
1 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI  

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

DSc.03/04.06.2021.FIL.72.09 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

NAVOIY DAVLAT UNIVERSITETI 

SHARIPOVA NIGORA NURIDDINOVNA 

“XAMSA” ILK DOSTONLARINING POETIK STRUKTURASI VA 

OBRAZLAR TIZIMI 

10.00.02 – O‘zbek adabiyoti 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Filologiya fanlari doktori (DSc) dissertatsiyasi 

AVTOREFERATI 

Buxoro – 2026 



2 

UO‘K 821.512.133'02.09-1 

  

Filologiya fanlari doktori (DSc) dissertatsiyasi avtoreferati mundarijasi 

 

Оглавление автореферата диссертации доктора наук (DSc) 

 

Contents of abstract of dissertation of doctor of sciences (DSc) 

 

 

 

Sharipova Nigora Nuriddinovna 

“Xamsa” ilk dostonlarining poetik strukturasi va obrazlar tizimi ............................. 3 

 

 

Шарипова Нигора Нуриддиновна 

Поэтическая структура и система образов первых дастанов “Хамса” ............. 37 

 

 

Sharipova Nigora Nuriddinovna 

The poetic structure and system of images of the “Khamsa” early  epics............... 75 

 

 

E’lon qilingan ishlar ro‘yxati 

Список опубликованных работ 

List of published works ............................................................................................ 81 

 



3 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI  

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

DSc.03/04.06.2021.FIL.72.09 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

NAVOIY DAVLAT UNIVERSITETI 

SHARIPOVA NIGORA NURIDDINOVNA 

“XAMSA” ILK DOSTONLARINING POETIK STRUKTURASI VA 

OBRAZLAR TIZIMI 

10.00.02 – O‘zbek adabiyoti 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Filologiya fanlari doktori (DSc) dissertatsiyasi 

AVTOREFERATI 

Buxoro – 2026 



4 

Fan doktori (DSc) dissertatsiyasi mavzusi O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi 

huzuridagi Oliy attestatsiya komissiyasida B2022.4.DSc/Fil484 raqam bilan ro‘yxatga olingan. 

Dissertatsiya  Navoiy davlat universitetida bajarilgan. 

Dissertatsiya avtoreferati uch tilda (o‘zbek, rus, ingliz (rezyume)) Ilmiy kengash veb-sahifasi 

(www.buxdu.uz) hamda «Ziyonet» Axborot-ta’lim portalida (www.ziyonet.uz) joylashtirilgan. 

Ilmiy maslahatchi:                               Boltaboyev Hamidulla 

    filologiya fanlari doktori, professor 

Rasmiy opponentlar:                   Hamroyev Jumaqul 

          filologiya fanlari doktori, professor 

          Salohiy Dilorom Isomiddin qizi 

          filologiya fanlari doktori, professor 

          Eshonqulov Husniddin Primovich 

          filologiya fanlari doktori (DSc), professor 

 Yetakchi tashkilot:                               Urganch davlat universiteti 

Disseratatsiya himoyasi Buxoro davlat universiteti huzuridagi ilmiy darajalar beruvchi 

DSc03/04.06.2021Fil.72.09 raqamli ilmiy kengashning 2026-yil “___”______________soat____dagi 

majlisida bo‘lib o‘tadi. (Manzil: 200118, Buxoro shahri, M.Iqbol ko‘chasi, 11-uy. Tel.: (+99865221-29-

14, faks: (+99865221-29-14, e-mail:buxdu@buxdu.uz). 

Dissertatsiya bilan Buxoro davlat universiteti Axborot-resurs markazida tanishish mumkin 

(______raqami bilan ro‘yxatga olingan). Мanzil: 200118, Buxoro shahri, М.Iqbol ko‘chasi, 11-uy. Тel.: 

(+99865221-29-14, факс: (+99865221-29-14, Email: buxdu@buxdu.uz). 

Dissertatsiya avtoreferati  2026-yil “____”_______________da tarqatildi. 

(2026-yil “_____”__________________dagi_____raqamli reyestr bayonnomasi). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Y.S. Saidov 

Ilmiy darajalar beruvchi ilmiy kengash 

raisi, f.f.d., professor 

A.R. Axmedov 

Ilmiy darajalar beruvchi ilmiy kengash 

ilmiy kotibi, f.f.n., professor 

D.Z. Rajabov 

Ilmiy darajalar beruvchi ilmiy kengash 

qoshidagi ilmiy seminar raisi, f.f.d., 

professor 

mailto:buxdu@buxdu.uz
mailto:buxdu@buxdu.uz


5 

KIRISH (fan doktori (DSc) dissertatsiyasi annotatsiyasi) 

Dissertatsiya mavzusining dolzarbligi va zarurati. Jahon 

adabiyotshunosligida dunyo miqyosida tan olingan ijodkorlar asarlariga qiziqish, 

badiiy-estetik tafakkur taraqqiyotida muhim o‘rin egallagan ijodkorlar ma’naviy 

merosini tadqiq etishga alohida e’tibor qaratilmoqda. Ayniqsa, jahon ilm-fani 

rivojiga samarali ijodi bilan ulkan hissa qo‘shgan, dunyo adabiyotida muhim 

pozitsiyasiga ega bo‘lgan forsiy va turkiy mumtoz adabiyot namoyandalari 

asarlarini, tamaddunning durdonalari sanalmish nodir dostonlarining semantik-

struktur xususiyatlari hamda obrazlar poetikasini zamonaviy yondashuv hamda 

tamoyillar asosida tadqiq etish dolzarb vazifa sanalishi barobarida ko‘hna Sharq 

badiiy tafakkurini mukammal anglash sari yo‘l ochadi. 

Dunyo adabiyotshunosligi uchun eng muhim ilmiy muammolardan sanalgan 

xamsanavislikning nazariy asoslarini belgilash, forsiy adabiyot zaminida 

shakllanib, turkiy adabiyot bag‘rida kamolga yetgan bu ulkan adabiy hodisaning  

tadrijiy takomilini ilmiy asoslash, “Xamsa” tarkibidagi dostonlarning janriy tabiati, 

leksik-semantik, kompozitsion-struktur jihatlari, obrazlar tizimi, til va uslub 

muammolarini adabiyotshunoslikdagi zamonaviy ilmiy tamoyillar va mezonlar 

asosida tadqiq etish dolzarb masalaga aylandi. Xamsanavislik umummiliy jarayon 

sanalib, tarixiy poetika tajribalarini xamsanavislar ijodiga uyg‘un tatbiq etish, 

adabiy tuzilma tarkibidagi har bir dostonning kompozitsiya va syujet, poetik 

struktura va tipologiya qonuniyatlarini asoslash, obrazlar poetikasini qiyosiy 

aspektda tadqiq etish dunyo ilm-fanida yangi sahifa ochadi. 

Keyingi yillarda yurtimizda amalga oshirilayotgan jadal islohotlar jarayonida 

milliy-ma’naviy merosimizni dunyoga tanitish, jahon adabiyoti va ilm-fanida 

yuksak mavqega ega allomalar ijodidan xalqimizni bahramand etish ishlariga katta 

e’tibor qaratilmoqda. Xususan, ulug‘ allomalar ijodiy tafakkurini yoshlarimiz 

ongiga singdirish, jahon xamsashunosligida Alisher Navoiy va uning salaflari  

munosabatini oydinlashtirish masalalari jiddiy rivoj topdi. Muhtaram yurtboshimiz 

tomonidan “buyuk gumanist, adolat va ezgulik kuychisi, ilm-fan, madaniyat, san’at 

va adabiyot homiysi Alisher Navoiyning umumbashariy ahamiyatga ega o‘lmas 

merosini yanada teran tadqiq etish, xalqimiz va jahon ahlini bu ulkan boylikdan har 

tomonlama bahramand etish maqsadida” 2025-yil biz istiqomat qilayotgan Navoiy 

viloyatida “Alisher Navoiy yili” deb e’lon qilindi. Ko‘rinadiki, “Alisher Navoiy 

merosini o‘rganish ishlarini yanada yuksak bosqichga ko‘tarish maqsadida 

yurtimiz va chet ellarda tizimli asosda ilmiy izlanishlar olib borish”1ni 

rag‘batlantirish har qachongidan muhim ahamiyat kasb etmoqda. Bu esa Navoiy 

ijodini teran tadqiq etish va salaflardan farqli individual uslubini ilmiy asoslash 

zaruratini belgilab bermoqda. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2020-yil 29-oktabrdagi PF-6097-son 

“Ilm-fanni 2030-yilgacha rivojlantirish konsepsiyasi to‘g‘risida”gi, 2022-yil 28-

yanvardagi PF-60-son “2022-2026-yillarga mo‘ljallangan Yangi O‘zbekistonning 

 
1 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining “Buyuk shoir va mutafakkir Mir Alisher Navoiy ijodiy merosini yurtimiz 

va jahon miqyosida keng targ‘ib qilish hamda Navoiy viloyatida “Alisher Navoiy yili”ni yuqori darajada o‘tkazish 

chora-tadbirlari to‘g‘risida” 2025-yil 7-fevraldagi PQ-43-sonli qarori. https://lex.uz/en/docs/-7369484 

O‘zbekiston%20Respublikasi%20Prezidentining%20“Buyuk%20shoir%20va%20mutafakkir%20Mir%20Alisher%20Navoiy%20ijodiy%20merosini%20yurtimiz%20va%20jahon%20miqyosida%20keng%20targ‘ib%20qilish%20hamda%20Navoiy%20viloyatida%20“Alisher%20Navoiy%20yili”ni%20yuqori%20darajada%20o‘tkazish%20chora-tadbirlari%20to‘g‘risida
O‘zbekiston%20Respublikasi%20Prezidentining%20“Buyuk%20shoir%20va%20mutafakkir%20Mir%20Alisher%20Navoiy%20ijodiy%20merosini%20yurtimiz%20va%20jahon%20miqyosida%20keng%20targ‘ib%20qilish%20hamda%20Navoiy%20viloyatida%20“Alisher%20Navoiy%20yili”ni%20yuqori%20darajada%20o‘tkazish%20chora-tadbirlari%20to‘g‘risida
O‘zbekiston%20Respublikasi%20Prezidentining%20“Buyuk%20shoir%20va%20mutafakkir%20Mir%20Alisher%20Navoiy%20ijodiy%20merosini%20yurtimiz%20va%20jahon%20miqyosida%20keng%20targ‘ib%20qilish%20hamda%20Navoiy%20viloyatida%20“Alisher%20Navoiy%20yili”ni%20yuqori%20darajada%20o‘tkazish%20chora-tadbirlari%20to‘g‘risida
https://lex.uz/en/docs/-7369484


6 

Taraqqiyot strategiyasi to‘g‘risida”gi farmonlari; 2017-yil 24-maydagi PQ-2995-

son “Qadimiy yozma manbalarni saqlash, tadqiq va targ‘ib qilish tizimini yanada 

takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”, 2017-yil 20-apreldagi PQ-2909-son 

“Oliy ta’lim tizimini yanada rivojlantirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”, 2017-yil 

13-sentabrdagi PQ-3271-son “Kitob mahsulotlarini nashr etish va tarqatish tizimini 

rivojlantirish, kitob mutolaasi va kitobxonlik madaniyatini oshirish hamda targ‘ib 

qilish bo‘yicha kompleks chora-tadbirlar dasturi to‘g‘risida”, 2020-yil 19-

oktabrdagi PQ-4865-son “Buyuk shoir va mutafakkir Alisher Navoiy tavalludining 

580 yilligini keng nishonlash to‘g‘risida”, 2025-yil 7-fevraldagi PQ-43-son 

“Buyuk shoir va mutafakkir Mir Alisher Navoiy ijodiy merosini yurtimiz va jahon 

miqyosida keng targ‘ib qilish hamda Navoiy viloyatida “Alisher Navoiy yili”ni 

yuqori darajada o‘tkazish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi qarorlari hamda mazkur 

faoliyatga tegishli boshqa me’yoriy-huquqiy hujjatlarda belgilangan vazifalarni 

amalga oshirishda ushbu tadqiqot muayyan darajada xizmat qiladi. 

Tadqiqotning respublika fan va texnologiyalari rivojlanishining ustuvor 

yo‘nalishlariga bog‘liqligi. Mazkur tadqiqot respublika fan va texnologiyalari 

rivojlanishining I. “Axborotlashgan jamiyat va demokratik davlatni ijtimoiy, 

huquqiy, iqtisodiy, madaniy, ma’naviy-ma’rifiy rivojlantirishda innovatsion 

g‘oyalar tizimini shakllantirish va ularni amalga oshirish yo‘llari” ustuvor 

yo‘nalishiga muvofiq amalga oshirildi. 

Dissertatsiya mavzusi bo‘yicha xorijiy ilmiy tadqiqotlar sharhi.2 Jahon 

adabiyotshunosligida Sharq mumtoz adabiyotida xamsanavislik an’anasi va uning 

tadrijiy takomili, adabiy an’ananing ilmiy-nazariy asoslari, semantik-struktur 

qonuniyatlari, poetik obrazlar tizimi, shuningdek, forsiy, turkiy, usmonli turk 

xamsanavisligida adabiy ta’sir masalalari, beshlik tarkibidagi birinchi dostonlarga 

xos mushtarak va farqli jihatlar, har bir muallifga xos badiiy konsepsiya va 

individual uslub muammolari dunyoning yetakchi ilmiy markazlari va oliy ta’lim 

tashkilotlari tomonidan tadqiq etilmoqda. Cambridge University, Oxford 

University, Yale University (Angliya), Институт восточных рукописей в Санкт-

Петербурге, Институт востоковедения Российской академии наук (Rossiya), 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara üniversitesi, 

İstanbul Topkapı üniversitesi, Karabük üniversitesi (Turkiya), Azerbaycan Milli 

elmler akademiyasi Nizami adına Ədəbiyyat institutu va Z.Bünyadov adına 

Şərqşünaslıq institutu, Azərbaycan Dillər Universiteti (Ozarbayjon), Академияи 

миллии илмҳои Тоҷикистон,  Донишгоҳи Миллии Тоҷикистон,  Институти 

забон, адабиёт, шарқшиносӣ ва мероси хатии ба номи Абу Абдуллоҳ Рӯдакӣ, 

Донишгоҳи давлатии Хӯҷанд ба номи академик Б.Ғафуров (Tojikiston), 

O‘zRFA O‘zbek tili, adabiyoti va folklori instituti, O‘zbekiston Milliy universiteti, 

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti universiteti, 

 
2 Dissertatsiya mavzusi bo‘yicha xorijiy ilmiy tadqiqotlar jahonning quyidagi yetakchi oliy ta’lim muassasalarida 

olib borilgan: https://islamosfera.ru, https://iransegodnya.ru, https://dic.academic.ru, https://cheloveknauka.com,  

https://www.berkeley.edu, https://www.worldhistory.org, https://www.britannica.com, http://new.huji.ac.il/en, 

https://um-surabaya.ac.id/ums/, https://www.academia.edu, https://donishju.net, https://donish.org/ru, 

https://kmt.tj/ru, https://donishkhona.tj, https://www.istanbul.edu, https://www.psu.edu/, www.msu.ru, www.csu.ru, 

www.gsu.bl, http://www.nuu.uz, www.niu.uz, www.nsu.uz. 

https://lex.uz/uz/docs/-7369484
https://lex.uz/uz/docs/-7369484
https://lex.uz/uz/docs/-7369484
https://lex.uz/uz/docs/-7369484
https://islamosfera.ru/
https://dic.academic.ru/
https://cheloveknauka.com/
https://www.berkeley.edu/
https://www.britannica.com/
https://um-surabaya.ac.id/ums/
https://www.academia.edu/
https://donish.org/ru
https://kmt.tj/ru
https://donishkhona.tj/
http://www.nuu.uz/


7 

Toshkent davlat sharqshunoslik universiteti, Buxoro davlat universiteti, Samarqand 

davlat universiteti, Navoiy davlat universitetlari (O‘zbekiston)da olib borilmoqda. 

Dunyo xamsashunosligida tuzilma tarkibiy dostonlarini kompleks o‘rganish 

bo‘yicha qator, jumladan, turli tillarda yaratilgan “Xamsa” dostonlari o‘rtasidagi 

o‘xshash va farqli jihatlarni aniqlash; tuzilma tarkibidagi har bir qismni muallif 

badiiy konsepsiyasi va ijtimoiy-siyosiy omillar bilan bog‘liqlikda ochib berish; 

xamsanavislikda Nizomiy adabiy an’anasiga munosabat va individual uslub 

masalalarini asoslash kabi ustuvor yo‘nalishlarda tadqiqotlar olib borilmoqda. 

Ye.E.Bertels tadqiqotlarida “Xamsa” ilk dostonlari adabiy ildizlariga e’tibor 

qaratilib, Hakim Sanoiy “Hadiqat ul-haqiqa” asarining Nizomiy dostoniga ta’siri, 

Nizomiy va Jomiy ilk dostonlarining semantik-struktur jihatlari va Navoiy ilk 

dostoni bilan munosabati maxsus o‘rganiladi.3 A.Krimskiy Nizomiy dostonlari, 

xususan, “Maxzan ul-asror”ning o‘z davri va o‘zidan keyingi davr 

dostonnavisligiga ta’sirini oydinlashtirib, xamsanavislikdagi an’ana va novatorlik 

masalalarini yoritgan.4 

Turk adabiyotshunosligida Fuad Ko‘prulu birinchilardan bo‘lib Navoiy va 

uning dostonlariga e’tibor qaratgan bo‘lsa5, Muhammad Sabir Alisher Navoiy 

“Hayrat ul-abror” dostonining turkiy “Xamsa”dagi pozitsiyasi, salaflar ilk 

dostoniga munosabati, tuzilishi va mohiyati yuzasidan maxsus tadqiqot yaratgan.6 

Navoiy, uning ijodi, “Xamsa”ning vujudga kelishi, tarkibiy dostonlari keng 

aspektda Agah Sirri Levend tadqiqotida o‘z aksini topgan.7 Kamol Elarslon XV asr 

turkiy adabiyot kontekstida Navoiy dostonchiligini batafsil yoritgan.8 Hayrulloh 

Ajar Nizomiy dostonlari, xususan, “Maxzan ul-asror” dostoniga usmonli turk 

adabiyotida qilingan maxsus javoblarni bir tadqiqot doirasida birlashtirgan bo‘lsa,9 

Aysha Sağlam Toshlijali Yahyobey va uning “Gulshan ul-anvor” dostoni tahlili 

doirasida forsiy va turkiy xamsanavislik an’anasini turli rakursda tadqiq etgan.10 

Erkan Turkman Dehlaviy shaxsiyati va ijodi yuzasidan yirik, monografik tadqiqot 

yaratgan bo‘lsa,11 Mehmet Arslon xamsanavislik an’anasining turkiy adabiyotdagi 

tadrijini maxsus o‘rgandi.12 

Ozarbayjon adabiyotshunosligida Hamid Arasli birinchilardan xamsanavislik 

an’anasida Nizomiy va Navoiy munosabatiga e’tibor qaratgan bo‘lsa,13 Nushiba 

Arasli bu tadqiqotlar doirasini Nizomiy va turk adabiyoti misolida yaxlit, 

 
3 Бертельс Е.Э. Избранные труды. Низами и Фузули. – М.: Наука, 1962; Бертельс Е.Э. Избранные труды. 

Навои и Джами. – М.: Наука, 1965. 
4 Крымский А. Низами и его современники. – Боку: Элм, 1981. 
5 Köprülü F. Alı Şır Nevaı. – Istanbul: Maarif Matbaası, 1941. 
6 M. Sabır. Alı Şır Nevaı.  Hayretül-Ebrar. Doktora Tezı. – İstanbul Ünıversıtesı, 1961. 
7 Levend A.S. Ali Şir Nevaı. Hayatı, sanatı ve kişiligi. I. Cilt. – Ankara: Türk Tarih kurumu basimevi, 1965. 
8 Eraslan K. XV. Yuzyıl Çağatay Edebiyatı. Buyuk Türk Klasikleri,Tarih-Antoloji-Ansiklopedi. – İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 1986. 
9 Nizami-yi Gencevi’nin “Mahzenü’l-Esrar” mesnevisine Osmanli sahasinda yazilmiş türkce nazireler  / Hazırlayan 

H.Acar. – Diyarbakır, 2002. 
10 Sağlam A. Taşlicali Yahyâ bey ve Hamse’si. Doktora tezi. – Diyarbakır, 2016. 
11 Türkmen E. Emir Hüsrev·i Dihlevi’nin hayatı, eserleri ve edebi şahsiyeti. – Ankara, 1988. 
12 Arslan M. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 5, Sayı 9, 2007. – S.305-322. 
13 Арасли Ҳ. Навоий ва озарбайжон адабиёти // Ўзбек тили ва адабиёти.  – Тошкент, 1968. 3-сон. – Б. 43–48. 

https://openlibrary.org/publishers/Maarif_Matbaas%C4%B1


8 

monografik planda tadqiq etdi va kengaytirdi.14 Gazanfar Aliyev Sharq adabiyotida 

Nizomiyning ta’sirini o‘rganish bilan bir qatorda “Maxzan ul-asror” dostoni, uning 

semantik-struktur jihatlari va dostonga bag‘ishlangan naziralar haqida bahs 

yuritsa,15 Jannat Nagiyeva Ozarbayjon adabiyoti va Alisher Navoiy munosabatini 

oydinlashtirish asnosida “Hayrat ul-abror”dagi Ozarbayjon adabiyoti ta’sirini 

tahlilga tortdi.16 Xalil Yusufli esa “Maxzan ul-asror” dostonining Ozarbayjon 

tilidagi ilmiy-tanqidiy matnini maxsus so‘zboshi bilan e’lon qildi.17 

Tojikistonda ham “Xamsa” ilk dostonlari yuzasidan qator tadqiqotlar dunyo 

yuzini ko‘rdi. Navoiy va uning salaflari kontekstida forsiy va turkiy xamsanavislik 

masalalarini maxsus tadqiq etgan prof. Ergashali Shodiyev “Hayrat ul-abror”dagi 

an’anaga munosabat va yangilik masalalarini keng aspektda o‘rgandi.18 

Jomiyshunoslik sohasida A’loxon Afsahzod tadqiqotlari muhim bo‘g‘inni tashkil 

etadi. Uning tadqiqotlarida Jomiy dostonchiligi keng tahlilga tortilib, “Tuhfat ul-

ahror” dostoni va uning struktur-semantik qonuniyatlariga ham maxsus e’tibor 

qaratiladi.19 Dehlaviy ijodini birinchilardan tadqiq etgan prof. Muhammad Habib 

“Matla’ ul-anvor” dostonining xamsanavislikdagi muhim o‘rniga maxsus 

to‘xtaldi.20 Muhammad Vohid Mirzoning ilmiy tadqiqotida esa muallifning mazkur 

dostondagi chishtiylik bilan bog‘liq qarashlariga e’tibor qaratildi.21 

Adabiyotshunos Muhammadvafo Baqoyev tadqiqotida Dehlaviy dostonining 

Nizomiy “Maxzan ul-asror”idan farqli jihatlariga urg‘u berilsa,22 Abdusalom 

Abduqodirov Alisher Navoiy va forsiy adabiyot masalasini tekshirish bilan birga 

Navoiy va Jomiy dostonchiligidagi an’ana va yangilikka ham e’tibor qaratdi.23 

Hindistonlik olim Sharifhusayni Qosimiy Jomiy va Dehlaviy 

dostonchiligidagi mushtaraklik va farqli xususiyatlarni maxsus tadqiq etdi.24 

Tadqiqotchi O.Abdulloyev esa  “Matla’ ul-anvor” va “Hayrat ul-abror” dostonlari 

munosabatini qiyosiy aspektda oydinlashtirdi.25 

 
14 Араслы Н. Низами и турецкая литература. Дисс. ... канд. филол. наук. – Баку, 1969; Араслы Н. Низами вə 

түрк əдəбијјаты. – Бакы: Елм, 1980. 
15 Алиев Г. Темы и сюжеты Низами в литературах народов Востока. – М.: Наука, 1985. 
16 Нагиева Дж. Алишер Навоий и азербайджанская литература (XV-XIX вв.). – М., 1986. 
17 Xəlil Yusifli. Nizami Gəncəvi və onun “Sirlər xəzinəsi” poemasi // Nizami Gəncəvi Sirlər xəzinəsi. – Baki, 2004. 
18 Шодиев Э. Алишер Навоий ва унинг салафлари. – Ленинобод: ЛенДПИ, 1957; Шодиев Э. Алишер Навоий 

ва форс тожик адиблари. – Т.: Ўқитувчи, 1989; Шодиев Э. «Хамса» ва форс-тожик адабиёти // Алишер 

Навоий “Хамса”си (тадқиқотлар). – Тошкент: Фан, 1986. – Б.90-102. 
19 Афcаҳзод А. Лирика Абд ар-Рахмана Джами. Проблемы текста и поэтики. – М.: Наука, 1988; Афсаҳзод А. 

Рўзгор ва осори Абдурраҳмони Ҷомӣ. – Душанбе: Дониш, 1980; Афсаҳзод А. Адабиёти форсу тоҷик дар 

нимаи дуввуми асри XV. – Душанбе: Дониш, 1987; Афсаҳзод А. Ҷомӣ-адиб ва мутафаккир. – Душанбе: 

Ирфон, 1989; Афсаҳзод А. Мавлоно Aбдураҳмони Ҷомӣ – адиб ва мутафаккири номӣ. – Душанбе: Адиб, 

2014. 
20 Mohammed Habib. Hazrat Amir Khusrau of Delhi. – Delhi, 2007. – Б.95. 
21 Mohammed Wahid Mirza. The life and works of Amir Xusrau. – Calcutta, 1935. https:// 

tg.wikipedia.org/wiki/ХусравиДеҳлавй. 
22 Бақоев М. Ҳаёт ва эжодиёти Хусрави Деҳлавий. – Душанбе: Дониш, 1975. 
23 Абдуқодиров А. Амир Алишер Навоӣ ва шоирони классикии тоҷик. – Хуҷанд: Хуросон, 2007; 

Абдуқодиров А. Мавлоно Абдураҳмони Ҷомӣ ва Амир Алишер Навоӣ. – Хуҷанд: Нури маърифат, 2014. 
24 Қосимӣ Ш. Алоқамандии Ҷомӣ бо осори Амир Хусрави Деҳлавӣ // Рӯдакӣ. Фаслномаи адабӣ-фарҳангии 

Ройзании фарҳангии Сафорати Ҷумҳурии Исломии Эрон дар Тоҷикистон. Соли понздаҳум, шумораҳои 42-

43, баҳор ва тобистони 2014. – C. 20-28. 
25 Абдуллаев О. Суннат ва ва навоварӣ дар маснавиҳои “Maтлаъ ул-анвор”и Амир Хусрави Деҳлавӣ ва 

“Ҳайрат ул-аброр”и Амир Алишери Навоӣ // Номаи донишгоҳ, 2020, 2. – C. 12-21. 



9 

Muammoning o‘rganilganlik darajasi. Jahon adabiyotshunosligida 

Nizomiy Ganjaviy, Xusrav Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy va Alisher Navoiy 

“Xamsa”lari ilk dostonlarining ba’zi xususiyatlariga oid ayrim tadqiqotlar yuzaga 

kelgan. 

Xususan, rus26 adabiyotshunosligida Sharq adabiyoti, xususan, 

xamsashunoslik muammolari kontekstida beshlikning birinchi dostonlariga xos 

ilmiy-nazariy masalalarga e’tibor qaratildi. Turk,27 Ozarbayjon,28 tojik29 va 

o‘zbek30 adabiyotshunosligida amalga oshirilgan qator tadqiqotlarda dostonning 

“Xamsa”da tutgan o‘ziga xos o‘rni, Navoiy va salaflar munosabati, dostondagi 

 
26 Бартольд В.В. Могила поэта Низами. Сочинения, I-II часть. Москва, 1963; Конрад Н.И. Запад и Восток 

(статьи).  – М.: Главная редакция Восточной литературы, 1972; Конрад Н.И. Ренессанс ва Навоий // Жаҳон 

адабиёти. – Т., 2006. Февраль. – Б. 126-130; Конрад Н.И. Алишер Навоий // Тафаккур. 1997. № 10. – Б. 38-41; 

Бертельс А.Е. Предисловие к поэме “Сокровишница тайн”. – М.: Гихл, 1959. – С. 5-16; Бертельс Е.Э. Низами 

(творческий пут поэта). – М., 1956; Жирмунский В.М. Алишер Навои и проблема Ренессанса в литературах 

Востока // Литература эпохи возраждения и проблема всемирной литературы. – М.: Наука, 1967; Малов С.Е. 

Мир Алишер Навои в истории тюркских литератур и языков Средней и Центральной Азии. Известия 

академии наук союза ССР отделение литературы и языка, 1947, том VI, вып. 6; Мусульманкулов Р. 

Персидско-таджикская классическая поэтика (X—XV вв.) – М.: Наука, 1989; Серебряный С.Д. Об одном 

сюжетном архетипе в работах по истории Индии // Published in: Building Bridges between India and Russia. A 

Festschrift for Prof. J.P.Dimri. – Kolkata: Power Publishers, 2012. 
27 Köplülüzade F.M. Eski shairlerimiz Divan edebiyatı antolojisi. – İstanbul, 1949; Çetıdağ Y. Alı Şır Nevaı: hayatı, 

sanatı va eserları; Fatıh Ünıversıtesı. – Istanbul, 2005; Kocaman S. Taşlicali Yahya bey’in Kanuni Sultan 

Suleyman’a sundugu kasideler uzerine bir yorum denemesi. Yüksek lisans tezi. İstanbul, 2005; Amil Çelebioğlu, 

Kanüni Devri Türk Edebiyati. – Istanbul, 1994; Çavuşoğlu M. Yahya Bey, İslam Ansiklopedisi, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Millî Eğitim Basımevi, 1986; 
28 Ağayev Ə. Nizami və dünya ədəbiyyatı. Bakı, 1964; Араслы Н. Низами вə түрк əдəбијјаты. Бакы: Елм, 1980; 

Azadə R. Nizami Gəncəvi (həyat və sənəti). Bakı, 1979; Arasli N. Nəvoi va Azerbaycan ədəbiyyati // Əlishir Nəvoi 

Azerbaycan ədəbiyyatşünasliğinda. – Baki: Qartal, 2009; Bağirov A. Y.E. Bertels və Azərbaycan ədəbiyyati. Bakı: 

Elm, 2007; Qasımzadə F. “Məxzən-ül-əsrar” əsəri haqqında, (Müqəddimə), Nizami, Sirlər Xəzinəsi. – Bakı, 1940; 

Hacı S. Nizami Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” və Əlişir Nəvainin “Heyrət ül-əbrar” poemalarının müqayisəli təhlili // 

Əlişir Nəvai və Azərbaycan ədəbiyyatı. Beynəlxalq elmi konfransın materialları. – Bakı: 2017. – Б. 46-58; Xəlil 

Yusifli. Nizami Gəncəvi və onun “Sirlər xəzinəsi” poemasi // Nizami Gəncəvi Sirlər xəzinəsi. Baki, 2004; 

Allahverdiyeva Z. Əlişir Nəvainin “Heyrət ül-əbrar” va “Farhad va Şirin” əsərlarində konseptual va kulturoloji 

prinsiplər // Алишер Навоий ижодий меросининг умумбашарият маънавий-маърифий тараққиётидаги ўрни 

номли халқаро илмий конференция материаллари. – Навоий, 2017. – Б. 125-127; Нагисойлу М. Алишер 

Навои и азербайджанская поэзия // Алишер Навоий ижодий меросининг умумбашарият маънавий-маърифий 

тараққиётидаги ўрни номли халқаро илмий конференция материаллари. – Навоий, 2018. – Б. 129-132; 

Маммедли Н. Суфизм в творчестве Низами // Низами Гянджеви – 880. Сборник научных статей / коллектив 

авторов. Составитель Ш. Н. Камалова – Санкт-Петербург: СУПЕР Издательство, 2022; Mammedova E. 

Nizami Gencevi ve ahilik. Hazar üniversitesi öğretim üyesi // Xəzər xəbər jurnali, 2015; Гаджиева В. Религиозные 

воззрения Низами Гянджеви (на основе анализа поэтической лексики поэмы “Сокровищница тайн”) // 

Низами Гянджеви – 880. Сборник научных статей / коллектив авторов. Составитель Ш. Н. Камалова – 

Санкт-Петербург: СУПЕР Издательство, 2022. 
29 Олимов К. Ахтари табноки ирфон ва адабиёти тоҷику форс. – Душанбе, 2008; Ogʻa Ahmad. Haft Osimon. 

Kalkutta, 1873; Низомӣ М.,Собиров Л. Таҳлили муқоисавии “Туҳфат ул-аҳрор”-и Ҷомӣ ва “Махзан ул-

асрор”-и Низомии Ганҷавӣ. // Вестник Бохтарского государственного университета Имени Носира Хусрава 

(научный журнал) серия гуманитарных и экономических наук, 1/1 (107). – Бохтар, 2023. 
30 Айний С. Алишер Навоий “Хамса”си. – Т.: Фан, 1978; Ҳайитметов А. Навоийнинг адабий-танқидий 

қарашлари. – Т., 1959; Ғаниева С. Алишер Навоий. – Т., 1968; Маллаев Н. Сўз санъатининг гултожи – Т.: 

Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 1991; Шу муаллиф. Алишер Навоий ва халқ ижодиёти. 

– Т.: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 2015; Рустамов А. Навоийнинг бадиий маҳорати. 

– Т.: Адабиёт ва санъат, 1979; Ғанихўжаева Н. “Хамса” ҳикоятлари. – Т.: Фан, 1986; Эркинов С. “Хамса” 

анъаналари // Алишер Навоий “Хамса”си. Тадқиқотлар. – Т.: Фан, 1986. – Б.127-142; Рустамов А. “Ҳайрат-

ул-аброр”даги биринчи сарлавҳанинг шарҳи: [“Хамса”нинг 500 йиллигига] // Шарқ юлдузи. – 1985. – № 11. 

– Б. 135–139; Эркинов А. Алишер Навоий “Хамса”си талқинининг XV-XX аср манбалари. Филол. фан. док. 

дисс. – Т., 1998. 



10 

ayrim obrazlar talqini, shuningdek, shoir ilgari surgan ba’zi ijtimoiy, axloqiy, 

falsafiy-didaktik g‘oyalar tahlilga tortilgan. 

“Hayrat ul-abror” dostonining ayrim xususiyatlari Fitrat, A.Sa’diy, Oybek, 

Shayxzoda, O.Sharafiddinov, V.Zohidov, I.Sulton, A.Hayitmetov, A.Qayumov, 

A.Abdug‘afurov, T.Jalolov, R.Vohidov, M.Muhiddinov, S.Xidirnazarov kabi 

olimlar tomonidan tadqiq etilgan31. Prof. M.Muhiddinov tomonidan amalga 

oshirilgan “Alisher Navoiy va uning salaflari ijodida inson konsepsiyasi” 

(“Xamsa”larning birinchi dostonlari asosida) nomli tadqiqotda Navoiy va salaflar 

ilk dostonidagi komil inson masalasiga e’tibor qaratilgan bo‘lsa, adabiyotshunos 

S.Xidirnazarov “Alisher Navoiyning “Hayrat ul-abror” dostoni: dostonda 

tipologiya va poetik arxitektonika masalasi” nomli tadqiqotda dostonning 

kompozitsion qurilishi, tipologik tadqiqi va poetik arxitektonika masalalarini 

o‘rgandi. Xamsashunoslikda deyarli e’tibor qaratilmagan “Xamsa” ilk dostonlari 

falsafiy ildizlarini Sanoiy G‘aznaviyning “Hadiqat ul-haqiqa” asariga bog‘liq holda 

tadqiq etish, ilk dostonni shoir salaflari Nizomiy Ganjaviy, Xusrav Dehlaviy, 

Abdurahmon Jomiy, shuningdek, XVI asrda usmonli turk adabiyotida yaratilgan 

shu tipdagi dostonlar bilan semantik-struktur hamda obrazlar tizimi jihatidan 

qiyoslash, tipologiya, syujet, obraz poetikasi, vazn, qofiya va uslub masalalarida 

Hazrat Navoiy badiiy mahoratini dalillash yuzasidan muayyan tadqiqot 

kuzatilmaydi. Akad. A.Qayumov ham o‘z tadqiqotida “Hayrat ul-abror”ning 

g‘oyaviy-badiiy mazmuni to‘g‘risida so‘z borishini, boshqa xamsanavis 

shoirlarning asarlari bilan qiyos qilinmaganini ta’kidlaydi32. Bu esa forsiy, turkiy, 

usmonli turk adabiyotida vujudga kelgan “Xamsa”lar ilk dostonlarining semantik-

struktur, obrazlar va uslub masalalarini keng aspektda o‘rganish asnosida Alisher 

Navoiy individual uslubini asoslash, ilk doston falsafiy ildizlarini Nizomiygacha 

bo‘lgan davr dostonchiligi misolida oydinlashtirish zarurati mavjudligini 

ko‘rsatadi. Mazkur tadqiqot mana shu ilmiy va hayotiy ehtiyojdan kelib chiqqan 

holda dissertatsiya holida shakllantirilgan. 

Tadqiqotning dissertatsiya bajarilgan oliy ta’lim muassasasining ilmiy 

 
31 Фитрат. Инсоният ҳақида Навойининг фикри. – Т.: Мусулмон Иштирокиюн фирқаларининг ўлка бюроси 

ҳузуридаги нашриёт шўъбаси, 1919. Қисқартирилган қайта нашри: Сирли олам. – 1991. – №2. – Б. 6-8; 

Саъдий А. Творчество Навои как высший этап узбекской классической литературы (Док.дисс.раб), – Т., 

1945-1948; Ойбек. Ўн учинчи том. Ўн тўққиз томлик. МАТ. – Т.: Адабиёт ва санъат нашриёти, 1972; 

Шайхзода М. Ғазал мулкининг султони. Асарлар. Олти томлик. Тўртинчи том.– Т.: 1972; Шарафиддинов О. 

Алишер Навоий. – Т.: Ғ.Ғулом номидаги бадиий адабиёт нашриёти, 1971; Зоҳидов В.  Улуғ шоир ижодининг 

қалби. – Т.: Ўзбекистон, 1970; Иззат Султон. Навоийнинг қалб дафтари. – Т.: Ғ.Ғулом номидаги бадиий 

адабиёт нашриёти, 1969; А.Ҳайитметов. “Ҳайрат ул-аброр”да услуб ранг-баранглиги // Навоийнинг ижод 

олами. – Т. Фан, 2001. – Б.27-45; Шу муаллиф. Навоийхонлик суҳбатлари. – Т.: Ўқитувчи, 1993; Қаюмов А. 

“Ҳайрат ул-аброр” талқини. Асарлар. 1-жилд. 1-китоб. – Т.: MUMTOZ SO`Z, 2008; Абдуғафуров А. Навоий 

сатираси. – Т.: Фан, 1968. Шу муаллиф. Буюк бешлик сабоқлари. – Т.,1995; Шу муаллиф. Навоий ижодида 

сатира. – Т.: Фан, 1972; Жалолов Т. Хамса талқинлари. – Т.: Ғафур Ғулом номидаги Адабиёт ва санъат 

нашриёти, 1968; Воҳидов Р. Алишер Навоий ва илоҳиёт. – Бухоро: Бухоро нашриёти, 1994; Воҳидов Р. 

Шарқнинг буюк алломаси. – Т.: Фан, 1989; Воҳидов Р. Алишер Навоийнинг ижод мактаби. – Бухоро: 

Бухоро, 1994; Муҳиддинов М. Алишер Навоий ва унинг салафлари ижодида инсон концепцияси. 

(“Хамса”ларнинг биринчи достонлари асосида). Филол.фан.док.дисс. – Т., 1995; Хидирназаров С. Алишер 

Навоий “Ҳайрат ул-аброр” достони: достонда типология ва поэтик архитектоника масаласи. 

Филол.фан.ном.дисс. – Т., 1990; Imomnazarov M. Jomiy “Xamsa” yozganmi? // “O‘zbekiston adabiyoti va 

san’ati” gazetasi. 2005. 
32 Қаюмов А. “Ҳайрат ул-аброр” талқини. Асарлар. 1-жилд. 1-китоб. – Т.: MUMTOZ SO`Z, 2008. – Б.9 



11 

tadqiqot ishlari rejalari bilan bog‘liqligi. Dissertatsiya Navoiy davlat universiteti 

ilmiy-tadqiqot ishlari rejasining “O‘zbek mumtoz adabiyotini o‘rganishning 

yangicha tamoyillari” yo‘nalishi doirasida bajarilgan. 

Tadqiqotning maqsadi. “Xamsa”ning ilk dostonlari poetik strukturasi va 

obrazlar tizimi kontekstida Alisher Navoiy “Hayrat ul-abror” dostonining 

kompozitsion-struktur, g‘oyaviy-semantik, leksik-stilistik xususiyatlarini ilmiy-

nazariy jihatdan tadqiq etishdan iborat. 

Tadqiqotning vazifalari: 

- xamsanavislikning ilk falsafiy ildizlarini Sanoiy G‘aznaviyning “Hadiqat ul-

haqiqa” dostoni va uning Nizomiy Ganjaviy “Maxzan ul-asror” va Alisher 

Navoiyning “Hayrat ul-abror” dostonlariga ijodiy ta’siri asosida oydinlashtirish; 

- “Maxzan ul-asror” orqali yaratilgan ilk doston tamal strukturasining keyingi 

dostonlar “Matla’ ul-anvor” va “Tuhfat ul-ahror”da muallif badiiy konsepsiyasi, 

diniy-ma’rifiy qarashlariga bog‘liq ravishda yangilanishini dalillash; 

- “Xamsa” ilk dostonlarining semantik-struktural qonuniyatlari asosida 

“Hayrat ul-abror” arxitektonikasidagi izdoshlik va o‘ziga xoslikni ochib berish; 

- “Maxzan ul-asror” hamda “Matla’ ul-anvor” dostonlarining obrazlar tadqiqi 

misolida “Hayrat ul-abror” dostoni obrazlar tizimining yangilanish xususiyatlarini 

yoritish; 

- “Hayrat ul-abror”ning usmonli turk adabiyotiga ta’sirini Toshlijali 

Yahyobeyning “Gulshan ul-anvor” dostonidagi semantik-struktur xususiyatlar va 

obrazlar poetikasi vositasida oydinlashtirish; 

- “Hayrat ul-abror”ning vazn, qofiya, til va uslub masalalaridagi shoir badiiy 

mahoratini ochib berishdan iborat. 

Tadqiqotning obyekti sifatida Nizomiy Ganjaviyning “Maxzan ul-asror”, 

Xusrav Dehlaviyning “Matla’ ul-anvor”, Abdurahmon Jomiyning “Tuhfat ul-

ahror” dostonlari kontekstida Alisher Navoiy “Hayrat ul-abror” dostonining turli 

nashrlari belgilangan bo‘lib, qiyos uchun Sanoiy G‘aznaviyning “Hadiqat ul-

haqiqa”, Toshlijali Yahyobeyning “Gulshan ul-anvor” dostonlari ham tahlilga 

tortilgan. 

Tadqiqotning predmetini “Xamsa”ning ilk dostonlari bilan birga Alisher 

Navoiyning “Hayrat ul-abror” dostoni poetik strukturasi, obrazlar tizimi, tipologik 

qurilish, vazn, qofiya, til va uslub jihatlarida aks etgan shoir badiiy mahorati 

masalalari tashkil etadi. 

Tadqiqotning usullari. Tadqiqotni olib borishda muammoga tizimli 

yondashgan holda tarixiylik, mantiqiylik, to‘ldiruvchanlik tamoyillariga rioya 

qilinadi. Shuningdek, tizimli yondashuv, tasniflash, ilmiy sharh, tarixiy-qiyosiy va 

qiyosiy-tipologik tahlil usullaridan foydalanilgan. 

Tadqiqotning ilmiy yangiligi quyidagilardan iborat: 

Xamsanavislikning ilk falsafiy ildizlarini ilmiy asoslash, Sanoiy G‘aznaviy 

“Hadiqat ul-haqiqa” dostonining Nizomiy Ganjaviyning “Maxzan ul-asror” 

dostoniga ta’sirini oydinlashtirish asnosida nafaqat birinchi salaf, balki Xusrav 

Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy dostonlaridagi adabiy-estetik ta’sir 



12 

aniqlanib, xususan, Alisher Navoiy “Hayrat ul-abror” hamda “Lison ut-tayr” 

dostonlarining semantik nuqtayi nazardan “Hadiqa” bilan badiiy-falsafiy uzviyligi 

boblar va hikoyatlar vositasida isbotlangan; 

“Maxzan ul-asror”, “Matla’ ul-anvor”, “Tuhfat ul-ahror” kompozitsiyasi 

qiyosan o‘rganilib, ularda shakllangan ilk doston strukturasi “Hayrat ul-abror”ga 

kelib muallif badiiy konsepsiyasi, diniy-tasavvufiy qarashlari, ijtimoiy-siyosiy va 

madaniy hayotga bog‘liq ravishda yangilangani muqaddimaviy qism, maqolat va 

hikoyatlardagi struktur-semantik qurilish va tartiblanish misolida dalillanib, 

xususan, Navoiy dostonidagi “hayratlar” Nizomiy va Dehlaviy dostonidagi 

“xilvatlar”, Jomiy dostonidagi “suhbatlar”dan tubdan farq qilishi muallifning 

“hayrat” tushunchasini doston markaziga, asar nomiga olib chiqishi vositasida 

dalillangan; 

“Maxzan ul-asror”, “Matla’ ul-anvor”, “Hayrat ul-abror” dostonlaridagi 

obrazlar asar syujetiga bog‘liq holda kompleks tahlil qilinib, doston bosh 

qahramoni – muallifning o‘zi, kirish qism va maqolatlardagi tavsifiy xarakterlar, 

hikoyat va masallardagi badiiy obrazlar kabi guruhlarga tasniflanib, Nizomiy va 

Amir Xusrav dostonidagi obrazlarning Navoiy dostonida muallifning ma’rifiy-

irfoniy qarashlariga bog‘liq ravishda yangilanishi salaflarda mavjud bo‘lmagan va 

“Hayrat ul-abror”da ilk marta olib kirilgan obraz va xarakterlar misolida 

asoslangan; 

Toshlijali Yahyobeyning “Gulshan ul-anvor” dostoni semantik-struktur tahlili 

asosida Alisher Navoiyning “Hayrat ul-abror” hamda usmonli turk adabiyoti 

munosabati oydinlashtirilib, Nizomiy, Navoiy hamda Toshlijali dostonlaridagi 

an’ana va novatorlik masalalari qiyosan o‘rganilganda muallifning “Gulshan ul-

anvor” semantik-struktur qurilishida “Maxzan ul-asror”dan ko‘ra “Hayrat ul-

abror”ga suyangani dostondagi basmala bob, vasf hamda me’rojnoma na’tlar 

strukturasi, mushtarak hikoyat va obrazlar tahlili asosida dalillangan; 

Alisher Navoiyning “Hayrat ul-abror” dostoni badiiyatidagi novatorlik va 

yuksak badiiy mahorat dostonning vazn xususiyatlari, mumtoz qofiya tizimi, 

asardagi turli nutq shakllari va muallifning individual uslub poetikasi salaflar ilk 

dostoniga qiyosan ilmiy asoslangan hamda asardagi badiiy-estetik jihatlar hamda 

ma’rifiy-irfoniy g‘oyalar Yangi O‘zbekistonning Uchinchi Renessans davri 

yoshlari ma’naviy kamolotida birlamchi asos sanalishi isbotlangan. 

Tadqiqotning amaliy natijalari quyidagilardan iborat: 

tadqiqot natijasida chiqarilgan ilmiy xulosalar o‘zbek va jahon 

adabiyotshunoslik fanini yangi ilmiy-nazariy bilimlar bilan boyitishdan tashqari  

darslik va qo‘llanmalarning mukammal avlodini yaratishga xizmat qilishi 

asoslangan; 

xamsanavislikda e’tibor qaratilmagan jihat – ilk dostonlar genezisi 

Sanoiyning “Hadiqa” dostoni misolida oydinlashtirilib, forsiy adabiyotda 

shakllangan ilk dostonlar kompozitsiyasi turkiy adabiyotda Navoiy beshligiga 

kelib mukammal poetik-struktur qurilish kasb etgani aniqlangan; 



13 

XV asrdan keyingi davr ilk dostonlar semantik-struktur qurilishida salaflardan 

Alisher Navoiyning adabiy ta’siri yuqori ekani oydinlashtirilib, “Hayrat ul-

abror”ning qofiya tizimi, vazn xususiyatlari, uslub va til masalalarida muallif 

badiiy mahorati dalillangan; 

xamsanavis ijodkorlar boy ijodiy merosini targ‘ib va tashviq qilish bugungi 

kunda dolzarb vazifa ekanligi, ilk dostonlardagi ma’naviy-ma’rifiy hamda irfoniy 

masalalarning badiiy qimmati, maqolat va hikoyatlarda ilgari surilgan 

umumbashariy g‘oyalarning tadqiqi jamiyatda ma’nan yetuk shaxsni kamol 

toptirishda muhim ahamiyat kasb etishi dalillangan; 

ilk dostonlar poetik-strukturasini o‘rganish, doston obrazlar tizimi va badiiyati 

masalalari tadqiqi natijasida o‘zbek adabiyotshunosligi va adabiy tanqidchiligi 

tarixi uchun zarur ilmiy tavsiya va takliflar ishlab chiqilishi rejalashtirilgan. 

Tadqiqot natijalarining ishonchliligi muammoning aniq qo‘yilgani, tahlillar 

va ulardan chiqarilgan xulosalarning qat’iyligi va aniqligi, ishonchli ilmiy-nazariy 

manbalardan foydalanilgani, tadqiqotda qo‘llanilgan usullar, fikr va nazariy 

qarashlarning tizimli yondashuv, qiyosiy-tipologik, tasniflash, ilmiy sharh, tarixiy-

qiyosiy metodlar orqali asoslanganligi, ilmiy fikr va xulosalarning amaliyotga joriy 

etilganligi, olingan natijalarning vakolatli tuzilmalar tomonidan tasdiqlanganligi 

bilan izohlanadi. 

Tadqiqot natijalarining ilmiy va amaliy ahamiyati. Tadqiqot natijalarining 

ilmiy ahamiyati “Xamsa” birinchi dostonlarining struktur va obrazlar tizimini 

tadqiq etish asnosida har bir xamsanavisga xos individual uslub va badiiy 

konsepsiya asoslanib, forsiy, turkiy va usmonli turk adabiyotida shakllangan ilk 

dostonlarning semantik-struktur jihatlari va obrazlar poetikasidagi o‘ziga xoslik 

muallifning ma’rifiy-irfoniy qarashlari bilan aloqadorligiga oid ma’lumotlarni 

boyitishga xizmat qilgani bilan izohlanadi. 

Tadqiqot natijalarining amaliy ahamiyati “Xamsa” ilk dostonlari poetikasi va 

tipologiyasi bo‘yicha tadqiqotlar yaratish, oliy ta’limda o‘qitiladigan 

“Navoiyshunoslik”, “O‘zbek adabiyoti tarixi”, “Jahon adabiyoti”, “Adabiyot 

nazariyasi” fanlarining taraqqiyot yo‘nalishlarini belgilashda muhim ahamiyat kasb 

etib, darslik, elektron darslik va o‘quv qo‘llanmalarini tuzish va 

takomillashtirishda, “Xamsa” ilk dostonlari bo‘yicha sharhlar yozish, lug‘atlar 

tuzish jarayonida va ixtisoslik fanlarini o‘qitishda foydalanish mumkinligi bilan 

izohlanadi. 

Tadqiqot natijalarining joriy qilinishi. “Xamsa” birinchi dostonlarining 

poetik strukturasi va obrazlar tizmini tadqiq etish bo‘yicha olingan ilmiy natijalar 

asosida: 

xamsanavislikning ilk falsafiy ildizlarini ilmiy asoslash, Sanoiy G‘aznaviy 

“Hadiqat ul-haqiqa” dostonining Nizomiy Ganjaviyning “Maxzan ul-asror” 

dostoniga ta’siri, nafaqat birinchi salaf, balki Xusrav Dehlaviy, Abdurahmon 

Jomiy, Alisher Navoiy dostonlaridagi adabiy-estetik ta’sir masalalari, Alisher 

Navoiy “Hayrat ul-abror” hamda “Lison ut-tayr” dostonlarining semantik nuqtayi 

nazardan “Hadiqa” bilan badiiy-falsafiy uzviyligiga oid nazariy xulosalaridan 



14 

 “Qoraqalpoq yozuvchilarining ijodiy laboratoriyasini monografik aspektda tahlil 

qilish” mavzusidagi fundamental loyihada belgilangan vazifalar ijrosida 

foydalanilgan (O‘zRFA Qoraqalpog‘iston bo‘limi Qoraqalpoq gumanitar fanlar 

ilmiy tadqiqot institutining 2025-yil 5-sentabrdagi 531/2-son ma’lumotnomasi). 

Natijada loyiha ishining mumtoz adabiy janrlar poetikasi, syujet va kompozitsiyasi 

tahlili, qoraqalpoq yozuvchilar ijodiy kamolotida forsiy va turkiy 

xamsanavislikning muhim ahamiyatiga doir yangi ilmiy-nazariy dalillar bilan 

boyishiga xizmat qilgan; 

forsiy “Xamsa”lar ilk dostonlarining kompozitsion qiyosi, strukturaning 

“Hayrat ul-abror”ga kelib muallif badiiy konsepsiyasi, diniy-tasavvufiy qarashlari, 

ijtimoiy-siyosiy va madaniy hayotga bog‘liq ravishda yangilanishi, Navoiy 

dostonidagi “hayratlar”ning Nizomiy va Dehlaviy dostonidagi “xilvatlar”, Jomiy 

dostonidagi “suhbatlar”dan tubdan farq qilishi xususidagi nazariy xulosalaridan 

Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti universitetida 2021-2023-yillarda 

bajarilgan ИЗ-2021020813 raqamli “Alisher Navoiy ijodining xorijda o‘rganilishi 

va targ‘iboti asosida ko‘p tilli multimedia to‘plamini yaratish” mavzusidagi amaliy 

loyihada foydalanilgan (Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va 

adabiyoti universitetining 2025-yil 8-sentabrdagi 01/04-5841-son 

ma’lumotnomasi). Natijada, loyiha ishi xamsanavislikda forsiy, usmonli turk va 

turkiy tillardagi ilk dostonlar tipologiyasi, kompozitsion-struktur qurilishning 

muallif ma’rifiy-irfoniy qarashlariga aloqadorligi, Navoiy ilk dostonida salaflardan 

tubdan farqlanish maqsadida “muqaddimaviy qism”dagi “hayrat” fenomenini 

doston markaziga olib chiqishi bilan bog‘liq ma’lumotlar bilan boyitilgan; 

ilk dostonlardagi obrazlarning asar syujetiga bog‘liqligi, doston bosh 

qahramoni – muallifning o‘zi, kirish qism va maqolatlardagi tavsifiy xarakterlar, 

hikoyat va masallardagi badiiy obrazlar kabi tasnifi, Nizomiy va Amir Xusrav ilk 

dostonidagi obrazlarning hazrat Navoiy dostonida yangilanish xususiyatlari hamda 

mazkur obrazlarning “Xamsa” ilk dostonlari muallifining ma’rifiy-irfoniy 

qarashlari bilan aloqadorlikda rivojlanishiga oid nazariy xulosalaridan Toshkent 

davlat o‘zbek tili va adabiyoti universitetida 2023-2024-yillarda bajarilgan AL-

662205561 raqamli “Alisher Navoiy mualliflik korpusini yaratish” mavzusidagi 

amaliy loyihada foydalanilgan (Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek 

tili va adabiyoti universitetining 2025-yil 8-sentabrdagi 01/04-5839-son 

ma’lumotnomasi). Natijada, loyiha ishi xamsavislikdagi forsiy va turkiy ilk 

dostonlarga xos obrazlar takomili, mushtarak va farqli jihatlar, Navoiy ilk 

dostonidagi obrazlarning g‘oyaviy-badiiy, diniy-tarixiy asoslari, har bir obraz 

doston muallifining badiiy-estetik, ma’rifiy-irfoniy qarashlari bilan aloqadorlikda 

rivojlanishiga doir ilmiy-nazariy dalillar bilan mukammallashgan; 

xamsanavislik an’anasining usmonli turk adabiyotida ildiz yoyishi, Nizomiy, 

Navoiy hamda Toshlijali dostonlaridagi an’ana va novatorlik masalalari qiyosan 

o‘rganilib, dostondagi basmala bob, vasf hamda me’rojnoma na’tlar strukturasi, 

mushtarak hikoyat va obrazlar tahlili asosida muallifning “Gulshan ul-anvor” 

struktur-semantik qurilishida “Maxzan ul-asror”dan ko‘ra “Hayrat ul-abror”ga 



15 

suyangani xususidagi nazariy xulosalaridan Toshkent davlat o‘zbek tili va 

adabiyoti universitetida 2021-2023-yillarda bajarilgan ПЗ-20200422 raqamli 

“Turkiy tillarning lingvodidaktik elektron platformasini yaratish” mavzusidagi 

amaliy loyihada foydalanilgan (Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek 

tili va adabiyoti universitetining 2025-yil 8-sentabrdagi 01/04-5843-son 

ma’lumotnomasi). Natijada, xamsashunoslikdagi muhim ilmiy muammolardan 

sanalgan Navoiy va usmonli turk adabiyoti munosabati oydinlashib, XV asrdan 

keyingi davr xamsanavisligida Nizomiydan ko‘ra Navoiyning yuqori adabiy ta’siri 

ochib berishga muvaffaq bo‘lingan; 

Alisher Navoiyning “Hayrat ul-abror” dostoni badiiyati, vazn xususiyatlari, 

mumtoz qofiya tizimi, asar tilining o‘ziga xosligi va muallifning individual uslub 

poetikasiga doir ilmiy tahlillaridan Navoiy viloyati teleradiokompaniyasining 

“Assalom, yangi kun!” ko‘rsatuvining 2024-yil 29-noyabr soni, “Ma’naviyat 

ko‘zgusi” ko‘rsatuvining 2025-yil 23-avgust sonidagi senariysida foydalanilgan va 

tadqiqotchi bilan bevosita suhbat olib borilgan (Navoiy viloyati 

teleradiokompaniyasining 2025-yil 29-avgustdagi 01-01/121-son 

ma’lumotnomasi). Natijada, tomoshabinlarning  doston ma’rifiy qimmati va badiiy 

ahamiyatiga oid bilimlarining takomillashuviga, mazkur ko‘rsatuvlarning ilmiy-

nazariy ma’lumotlarga boy bo‘lishiga erishilgan. 

Tadqiqot natijalarining aprobatsiyasi. Mazkur tadqiqot natijalari 7 ta 

xalqaro va 9 ta respublika ilmiy-amaliy anjumanlarida muhokamadan o‘tkazilgan. 

Tadqiqot natijalarining e’lon qilinganligi. Dissertasiya mavzusi bo‘yicha 

jami 41 ta ilmiy ish, jumladan, 1 ta monografiya, 2 ta elektron qo‘llanma, 5 ta 

xorijiy jurnallarda, O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Oliy 

Attestasiya komissiyasining doktorlik dissertasiyalari asosiy ilmiy natijalarini chop 

etish bo‘yicha tavsiya etilgan ilmiy nashrlarda 11 ta ilmiy maqola, 8 ta respublika, 

14 ta xalqaro konferensiya to‘plamlarida nashr etilgan. 

Dissertatsiyaning hajmi va tuzilishi. Dissertasiya kirish, to‘rt bob, xulosa, 

foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxatidan iborat bo‘lib, uning umumiy hajmi 284  

sahifani tashkil etadi. 

DISSERTATSIYANING ASOSIY MAZMUNI 

Kirish qismida dissertatsiya mavzusining dolzarbligi va zarurati asoslangan, 

muammoning o‘rganilganlik darajasi bayon etilgan, ishning respublika fan va 

texnologiyalari rivojlanishining ustuvor yo‘nalishlariga mosligi ko‘rsatilgan, 

dissertatsiya mavzusi bo‘yicha xorijiy ilmiy tadqiqotlar sharhi, tadqiqotning 

maqsadi va vazifalari, shuningdek, obyekti va predmeti aniqlangan. Tadqiqotning 

ilmiy yangiligi, amaliy natijasi, natijalarning ishonchliligi, ilmiy va amaliy 

ahamiyati ochib berilgan. Tadqiqot natijalarining amaliyotga joriy etilishi, e’lon 

qilinganligi, dissertatsiyaning hajmi va tuzilishi bo‘yicha ma’lumotlar keltirilgan. 

Dissertatsiyaning birinchi bobi “Xamsanavislik an’anasi va ilk falsafiy 

dostonlar” deb nomlanib, ikki fasldan tashkil topgan. “Xamsanavislikning 

nazariy asoslari va manbalari” deb nomlangan birinchi faslda “Xamsa” janrining 

ilmiy-nazariy asoslari, beshlik tuzilmasining mazmuniy va shakliy qonuniyatlari, 



16 

umumiy axritektonik va tipologik tamoyillar, “muqaddima, maqolat, hikoyat 

uyg‘unligi”, salafga ergashish, ammo yangilik kiritish zarurati, an’ananing 

shakllanishida diniy, ilmiy-falsafiy, adabiy-tarixiy manbalar hamda folklorning 

o‘rni, xamsanavislikda ilmiy-nazariy qonuniyatlar va badiiy tafakkur uyg‘unligi 

singari masalalarga e’tibor qaratilgan. A.Krimskiy, Ye.Bertels, G.Aliyev, N.Arasli, 

J.Nagiyeva, A.Afsahzod, o‘zbek olimlaridan Fitrat, A.Sa’diy, O.Sharafiddinov, 

M.Muhiddinov, S.Xidirnazarov tadqiqotlari asosida zarur ilmiy xulosalar 

chiqarilgan. 

“Xamsa” atamasi ilk marta Nizomiy Ganjaviy beshligiga nisbatan qo‘llangan 

bo‘lib, Xusrav Dehlaviy javobiyasidan so‘ng adabiy siklga aylangan. Uning janr 

darajasida taraqqiy etishi ham shu ikki ijodkor nomi bilan bog‘lanadi. Turli 

hukmdorlar topshirig‘iga binoan yozilgan va shoir vafotidan keyin yaxlit to‘plam 

holatiga keltirilib, “Panj ganj”, “Xamsa” nomlari bilan shuhrat qozongan bo‘lsa-da, 

bu tipdagi kompozitsiya Nizomiygacha adabiy jarayonda mavjud bo‘lmagan. 

“Nizomiy “Xamsa” an’anasini yaratgan birinchi ijodkor sifatida o‘zining yuksak 

ijodiy tajribasi bilan boshqa xalqlar she’riyatiga kuchli ta’sir ko‘rsatgan, turk, fors, 

arab tilida yozilgan “Xamsa”lar Nizomiy an’analarining badiiy mezonlari asosida 

shakllangan33”. Nizomiy “Panj ganj”iga taqlid qilish natijasida bu turdagi 

asarlarning soni tobora ortib borgan va ular “Xamsa” deb atalib, uning muallifi 

“xamsanavis” yoki “sohibi xamsa”; masnaviylarining soni beshtadan oshgan 

shoirlarga esa “sohibi sitta” (oltilik egasi), “sohibi sab’a” (yettilik egasi) kabi 

unvonlar berilgan34. 

Nizomiy “Xamsa”si O‘rta asrlarda ko‘plab ijodkorlar uchun namunaviy asar 

bo‘lib xizmat qilishdan tashqari nazira bag‘ishlagan har bir shoir Nizomiy 

san’atidan ilhomlanib, o‘ziga xos, original metaforik ifodalar orqali unga 

munosabat bildirgan hamda ijodiy qudratini madh etishga intilgan35. VI-XII asr 

fors she’riyati Nizomiy ijodi bilan yangi taraqqiyot bosqichiga ko‘tarildi. Madhiya 

yo‘nalishi eng yuqori cho‘qqiga chiqib, epik hikoyachilik asta-sekin zaiflashgan bu 

davrda Nizomiy o‘z masnaviylari orqali butun fors adabiyotiga yangi bir yo‘nalish 

taqdim etdi hamda uning tez sur’atlarda rivojlanishiga kuchli ta’sir ko‘rsatdi. Bu – 

epik hikoyachilik, ya’ni masnaviy janri bo‘lib, shubhasiz, uning asarlari mazkur 

yo‘nalishning eng yuksak badiiy cho‘qqisini tashkil etadi36. 

Masnaviyning tanlanishi uning she’riy shakldan adabiy tur tomon siljishiga 

muhim ulush qo‘shdi. Masnaviy adabiy atama va she’riy shakl sifatida ilk bor fors 

adabiyotida qo‘llanilgan bo‘lib, arab adabiyotidagi urjuzalar masnaviyning 

ibtidoiy ko‘rinishi sifatida qabul qilinsa-da, mazkur she’riy shakl hozirgi 

ma’nosida ilk bora aynan forsiy adabiyotda ildiz yoygan37. Nizomiyning masnaviy 

taraqqiyotiga qo‘shgan muhim hissasi shuki, u nafaqat o‘z dostonlari orqali ham 

shoirlik, ham hikoyanavislik mahoratini namoyon etdi, balki epik dostonchilikda 

to‘liq tarkibiy struktura va qismlarni yaxlit masnaviyda yaratish qonuniyatini ham 
 

33 Араслы Н. Низами вə түрк əдəбијјаты. Бакы: Елм, 1980. – B.6. 
34 Yazıcı T., Cemal K. Hamse. İslam ansiklopedisi, 15.cilt. İstanbul, 2011. – S. 499. 
35 Нагиева Дж. Навои и азербайджанская литература XV-XIX вв. – Т.: Фан, 1990. – С.29. 
36 Nizami-yi Gencevi’nin “Mahzen ü’l-esrar” mesnevisine Osmanli sahasinda yazilmiş türkce nazireler / (Hazırlayan 

H. Acar). Diyarbakır, 2002. – S.27. 
37 Çiçekler M. Mesnevi. İslam ansiklopedisi, 29.cilt. – İstanbul, 2011. – S. 322. 



17 

ishlab chiqdi. Keyingi barcha javobiyalar masnaviyda yaratilish, doston vaznini 

saqlash prinsiplariga rioya qildi. 

Birinchi doston kompozitsiyaning boshlang‘ichi sifatida tuzilma bo‘ylab 

sochilib ketgan axloqiy-didaktik, ma’rifiy-irfoniy g‘oyalar bayonini o‘zida 

jamlaydi, kompozitsiyaning asosiy tamoyillarini birlashtiradi. Ilk doston yaxlit 

beshlikning birinchisi sifatida mantiqan uning muqaddimaviy, mundarijaviy 

dasturi sanaladi. O‘zida beshlik markazidagi – komil inson g‘oyasini mujassam 

etib, keyingi dostonlarga debocha ishoralar qiladi. Keyingi dostonlardan ko‘ra 

birinchisida muallif pozitsiyasi yuqori o‘rin egallab, shoir badiiy tafakkuri chuqur 

ifoda topadi. Ilk dostonlar strukturasi to‘rt muhim qismdan iborat va har bir 

qismning umumstrukturada aniq funksiyasi mavjud: 

Muqaddimaviy qism basmala, hamd, munojot, vasf va me’rojnoma na’tlar, 

pir-murshid, salaf, tariqat pirlari, zamona hukmdoriga atalgan boblardan tashqari 

keyingi dostonlar kirish qismlarida mavjud bo‘lmagan ilk dostonning o‘zak 

g‘oyasini jamlagan, yadrosi sanalgan – ko‘ngil ta’rifidagi boblar, xilvatlar 

(Nizomiy va Dehlaviyda), suhbatlar (Jomiyda), hayratlar (Navoiyda)ni ham 

qamrab oladi. Markaziy qism – maqolat va hikoyatlarga ma’rifiy poydevor 

hozirlanadi. 

Maqolatlar (Jomiyda – maqola) ilk dostonlarning struktur-semantik markazi, 

didaktik asosi, yadrosi sanaladi. Yigirma maqolat asar arxitektonikasida yigirma 

“ustun” pozitsiyasida bo‘lib, dostonda qalamga olingan asosiy nazariy-axloqiy 

mazmunning izchil bayonidan tashkil topgan. Birinchi dostonga olib chiqilgan 

muhim masalalar “maqolat” elementi orqali taqdim etilib, eng muhim axloqiy-

tasavvufiy g‘oyalar shu qismda birlashtiriladi. 

Maqolatlar vositasida ilk dostondagi strukturaviy balans saqlangan. 

Maqolatlarning muhim funksiyasi shundaki, ular dostondagi hikoyatlarga ham 

mazmuniy yo‘nalish chizib beradi. Birinchi doston umumstrukturasini 

shakllantirishda Nizomiy tomonidan tanlangan yigirma maqolat shoirga mavzuiy 

keng qamrovli syujetni shakllantirish, “asar ichida asar” yaratish imkonini taqdim 

etadi. Keyingi asosiy xamsanavislarning barchasida “yigirma maqolat” 

tuzilmasining saqlanishi birinchi dostondagi kompozitsion muvozanatni saqlash 

maqsadida ham o‘zgartirilmagan. Har bir muallif xohishiga ko‘ra o‘zi yashagan 

davr uchun dolzarb sanalgan mavzular talqini orqali maqolatlar mundarijasini 

yangilash imkoniga ega bo‘lgani sababli bir xamsanavisdagi mundarijaviy tuzilma 

ikkinchisida aynan takrorlanmaydi. Maqolatlar – doston davomida muallif “men”i 

eng yorqin aks etgan qism sanalib, mutafakkir, sufiy, pir-murshid pozitsiyalarida 

ko‘ringan muallif masalalar talqinida o‘z shaxsiy pozitsiyasini namoyish etish 

imkoniga ega bo‘ladi, ko‘p o‘rinlarda tanqidiy munosabat ustuvorligi yetakchilik 

qiladi. 

Hikoyatlar – ilk doston strukturasining asosiy elementi, syujet markazi 

sanalib, maqolatlar bilan bir butun kompozitsion yaxlitlikni tashkil etadi, o‘zaro 

ichki uyg‘unlik kasb etadi. Ilk dostonlar tarkibidagi hikoyatlar tamsiliy 

xarakteridadir. Ular maqolatlarda qalamga olingan axloqiy-didaktik masalalarni 

muayyanlashtiradi, to‘ldirib, illyustrativ dallillaydi. Hikoyatlar mustaqil syujetga 

asoslansa-da, umumsyujetning bir qismi sifatida muayyan muammoni dalillab 



18 

yaxlit kompozitsion syujetga ulash, uni g‘oyaviy to‘ldirish fuksiyalarini bajaradi. 

Maqolat va hikoyatlar o‘rtasidagi munosabat “nazariya-amaliyot” prinsipi 

doirasida taqsimlangan bo‘lib, abstrakt masalalar talqini – maqolatdan jonli tasvir 

yo‘li – hikoyatga o‘tiladi.  Bu “ikkilik” struktura ilk dostonlarning o‘ziga xosligini 

ta’minlab, hech bir badiiy asarda aynan takrorlanmaydi. 

Xotima – doston davomida olib chiqilgan muhim masala va muammolarga 

badiiy yakun sanalib, ulkan obidaning ilk manbasini yaratishdan keyingi muallif 

kechinmalarini o‘z ichiga oladi. Bu o‘rindagi xotima yaxlit tugal yakun emas. U 

beshlikning birinchi qism tugallanmasi sifatida shoirning shu doston doirasidagi 

badiiy-estetik mulohazalariga poetik yakun yasab, keyingi doston uchun ko‘prik 

vazifasini ham o‘taydi. 

“Xamsa” birinchi dostonlari uchun tanlangan mazkur “muqaddima + yigirma 

maqolat + yigirma hikoyat + xotima” – “to‘rtlik” kompozitsion modeli Nizomiy 

tomonidan puxta o‘ylangan strategik struktura sanalib, ma’rifiy-irfoniy hamda 

axloqiy-didaktik ruh ustuvor sanalgan birinchi dostonlarning g‘oyaviy-badiiy yetuk 

taqdim etilishida asosiy poydevor vazifasini o‘taydi. 

“Sanoiy G‘aznaviy “Hadiqat ul-haqiqa” dostonining “Xamsa” ilk 

dostonlariga ta’siri” deb nomlangan ikkinchi faslda Sanoiyning “Hadiqa”si fors-

tojik adabiyotida diniy-tasavvufiy, falsafiy-axloqiy doston janrining ilk yetuk 

namunasi sifatida Nizomiy Ganjaviy “Maxzan ul-asror”ining yaratilishidagi o‘rni, 

masnaviy janrining chuqur falsafiy-fikriy yuklama bilan yangi bosqichga 

ko‘tarilgani, ikki dostonnavisdagi mushtarak va farqli pozitsiya hamda uslub ilmiy-

nazariy jihatdan tahlilga tortilgan. 

Mazkur faslda “Maxzan ul-asror”ning xamsanavislik uchun tamal bo‘lgan 

strukturasi tipologik tahlil etilib, muqaddimaviy qism, maqolat va hikoyatlarning 

strukturaviy-semantik xususiyatlari, tuzilma va tartiblanishdagi o‘ziga xoslik 

muallif badiiy niyati, adabiy-estetik dunyoqarashiga bog‘liq ravishda o‘rganildi. 

“Maxzan ul-asror” singari tasavvufiy ruh bilan yo‘g‘rilgan didaktik 

dostonchilik elementlari Nizomiygacha bo‘lgan davrda ham Sharq poeziyasi uchun 

yangilik bo‘lmagan38. Andarzlar (qadimiy hamda o‘rta asr forsiy adabiyotda keng 

tarqalgan didaktik janr) yaratish taraqqiy etgan bu davrda sufiylik va didaktik 

mohiyat sintezi Abu Abdulloh Rudakiy (xususan, “Kalila va Dimna” tarjimasida), 

Abu Shukur Balxiy, Abdulloh Ansoriy asarlarida ko‘rina boshlagan edi. Umuman, 

X asr didaktik dostonchiligi taraqqiy eta boshlagan bir davrda mazkur qolipga 

an’anaviy tasavvufiy ruhni singdirish ijodkor uchun samarali usul sanalgan. 

Nizomiyni butun Sharq dunyosiga mashhur qilgan “Maxzan ul-asror” mohiyatan 

Sanoiyning “Hadiqat ul-haqiqa”, Attorning “Asrornoma” va “Ilohiynoma”si bilan 

juda yaqin. Ulardan asosiy farqi Nizomiyda falsafiy g‘oyalar nozikroq, kompleks 

ifoda qilingan va tasavvufiy qarashlar misralarning chuqur qatlamlarida 

yashiringan39. 

 
38 Бертельс Е.Э.Избранные труды. Низами и Фузули. Монография. Издательство Восточной литературы. – 

Москва, 1962. – С.173. 
39 Маммедли Н. Суфизм в творчестве Низами // Низами Гянджеви – 880. Сборник научных статей / 

коллектив авторов. Составитель Ш.Н.Камалова. – Санкт-Петербург: СУПЕР Издательство, 2022. – С.142. 



19 

Xamsanavislikning asoschisi Nizomiy Ganjaviy sifatida ko‘rsatilib, 

dostonining keyingi davr “Xamsa”lariga ta’siri atroflicha o‘rganilgan bo‘lsa-da, 

“Maxzan ul-asror”da kimdan andoza olingani, bu ergashish qaysi o‘rinlarda yaqqol 

ko‘rinishi xususidagi qaydlar kam kuzatiladi. Ba’zi manbalarda Nizomiy Ganjaviy 

“Maxzan ul-asror” asarini yaratishda Hakim Sanoiy G‘aznaviyning “Hadiqat ul-

haqiqa” asaridan ilhomlangani aytiladi40. “Maxzan ul-asror” yaratilishida Sanoiy 

dostoning roli masalasi Bertels e’tiboridan ham chetda qolmagan. “Maxzan ul-

asror” talqiniga bag‘ishlangan maxsus bobda Sanoiy, uning ijodi, “Hadiqat ul-

haqiqa” asari xususidagi ba’zi qaydlarga e’tibor qaratiladi41.  Adabiyotshunos 

А.Krimskiy Sanoiyning bu dostoni yosh Nizomiyga ta’sir ko‘rsatganini 

ta’kidlasa42, Nizomiyning Sharq adabiyotiga ta’sir masalalarini o‘rgangan 

G.Aliyev Sanoiy va Nizomiy dostonchiligidagi mushtarak va farqli jihatlarga 

e’tibor qaratadi43. 

Mazkur qaydlar xamsanasivlik asosining Sanoiy dostonidan boshlanishiga 

ishora berib, “Hadiqa”ning ham kompozitsion-struktur, g‘oyaviy-badiiy 

xususiyatlariga e’tibor qaratishni taqozo etadi. Sanoiy dostoni mustaqil asar bo‘lib, 

“Maxzan ul-asror” singari kompozitsiyaning tarkibiy qismi hisoblanmaydi, doston 

bahri ham “Xamsa” birinchi dostonlarida tanlangan sari’ emas, xafifdir. Doston 

strukturasi noodatiy tarzda tuzilgan. O‘n bobning har biri umumiy bob mohiyatini 

aks ettiruvchi kichik qismlarga bo‘linib, mavzu va kompozitsiyasi jihatidan asosiy 

bobga ulanadi. 

“Maxzan ul-asror”ning “Дар мақому мартабати ин нома” qismida Nizomiy 

ikki doston o‘rtasidagi munosabatga aniq, ravshan baho beradi.44 Sanoiy 

“Hadiqa”sining shon-shuhratiga urg‘u berilib, undan ilhomlanganini ta’kidlasa-da, 

zimdan “Maxzan ul-asror”ining o‘ziga xos betakrorligiga ishora qiladi. 

Sanoiyning “Hadiqat ul-haqiqa” asari fors adabiyotidagi eng murakkab asarlar 

sirasiga kirib, unda ko‘tarilgan muammo va masalalar oddiy kitobxon uchun ham, 

filolog olim uchun ham birdek qiyinchilik tug‘diradi.45 Asarning hindistonlik 

J.Stefenson tomonidan tarjima qilinib, 1910-yilda Kalkuttada chop etilgan nashri 

uchun Yevropa, jumladan, Britaniya muzeyi, Hindiston kutubxonalaridagi 

qo‘lyozmalardan  ko‘ra Isfahonda saqlanayotgan qo‘lyozmaning ma’qul ko‘rilgani 

unda forsiy urf-odatlar to‘laqonli aks ettirilgani hamda bu nusxaning eng qadimiy 

va mukammal ekanligi bilan bog‘lanadi46. “Hadiqa” shoirning asosiy asari ekani 

ta’kidlanib, ba’zi qo‘lyozmalarda asar hijriy 525/mil.1131-yilda tugatilganligi 

aytilsa, ba’zilarida hijriy 534-535/mil.1139-1141-yil ko‘rsatiladi. Asar hajmi o‘n 

ming bayt atrofida bo‘lib, “Maxzan ul-asror”dan bir necha baravar ko‘p. (Nizomiy 

dostoni 2260 bayt). 

 
40 Хуросонӣ А.М., Акбарзод М. Хамса – сарои беназир ва сухангустари муқтадир // Низомии Ганҷавӣ Хамса: 

Махзану-л-асрор, Хусраву Ширин. – Душанбе: Адиб, 2012. – С.8. 
41 Бертельс Е.Э. Избранные труды. Низами и Фузули. Монография. – Москва: ИВЛ, 1962. – С.174-179. 
42 Крымский А.Э. Низами и его современники. – Баку: Элм, 1981. – C.49. 
43 Алиев Г. Темы и сюжеты Низами в литературах народов Востока. – М.: Наука, 1985. – C.13-14. 
44 Низомии Ганҷавӣ. Хамса: Махзану-л-асрор. – Душанбе: Адиб, 2012. – С.38. 
45 Bruijn J.T.P. Of piety and poetry the interaction of religion and literature in the life and works of Hakim Sana’i of 

Ghazna. – Leiden: E.J.Brill, 1983. – P.119. 
46 The first book of the “Hadlqat ul-haqiqat” or the Enclosed garden of the truth of the Hakim Abu’l-Majd Majdud 

Sana’i of Ghazna. (Edited and translated by major J. Stephenson), Calcutta: Baptist mission press, 1910. – P. 8. 



20 

“Hadiqa” strukturasi an’anaviy dostonchilik prinsiplari asosida 

shakllantirilgan va quyidagi bo‘limlardan tashkil topgan: 
Муқаддима  Ферҳасти манзум 

Боби аввал  Дар тавҳиди бори Таоло 

Боби дуввум Дар зикри сухани соҳибмулки ҳамадон, ки расидан ба ҳадафро 

осон гардонад 

Боби саввум Дар наъти пайғамбари мо Муҳаммади Мустафо (а) ба фазилати 

вай бар ҷамеъи пайғамбарон 

Боби чаҳорум  Дар сифати ақл ва аҳволу афъоли вай ва ғояти ғамхорӣ ва сабаби 

вуҷудияти он 

Боби панҷум  Дар фазилати илм, зикри илм, илм судбахштар аст, зеро 

фазилаташ бартар аст  

Боби шашум Дар зикри нафси куллӣ ва аҳволи ӯ 

Боби ҳафтум  Фасл дар боби ғурури ғафлат ва фаромушӣ ва дӯстдории ормонҳо 

ва ба умрури дунё дилбезор будан ва фаромуши марг ва рӯзи 

бозхосту эҳё 

Боби ҳаштум  Зикри султон то ба амонат нигаҳдорӣ шавад   

Боби нуҳум Дар ҳикмат ва амсол ва бӯҳтони шоирон ва муддаъиён ва 

маззамати табибон ва мунаҷҷимон 

Боби даҳум Сабаби таснифи ин китоб ва баёни китобати ин китоб ва риояти 

соҳибдилон  

1-jadval. Hakim Sanoiyning “Hadiqat ul-haqiqa” dostoni strukturasi 

“Hadiqa”da qalamga olingan mavzular nihoyatda rang-barang bo‘lib, 

masalalar Alloh, olam, odam tushunchalari doirasida birlashadi. Tartibli struktura, 

tizimli talqin va ichki tuzilmada ham kichik bob, hikoyat va tamsillar vositasida 

g‘oyaviy balansning saqlanishi fors dostonchiligida muhim adabiy hodisa sifatida 

baholanib, tabiiyki, Nizomiy dostonchiligi uchun ham dasturulamal vazifasini 

o‘tadi. “Hadiqa” strukturasidagi har bir bo‘lim ichki tarkibiy tuzilishga ega bo‘lib, 

umumiy mavzusidan tashqari masalalar bayoniga ham kirishiladi. Boblar ichida 

qo‘llangan tamsil oldingi fikrni mustahkamlab, yangi bosqichga o‘tishga turtki 

bersa, hikoyat ma’naviy tugunlarni yechishning samarali vositasi sanaladi. 

Strukturaviy nuqtayi nazardan qaralganda, har bir hikoyat va tamsil mazmunga 

ramziy-emotsional kuch beradi. 

Mazkur faslda adabiyotshunoslikda hali yetarlicha tahlil qilinmagan jihat – 

Sanoiy dostonining xamsanavislikdagi o‘rni, uning Nizomiy badiiy konsepsiyasiga 

bevosita ta’siri birinchi marta ilmiy jihatdan asoslandi. “Hadiqa” semantik-struktur 

jihatdan tahlilga tortilib, nafaqat Nizomiy, balki keyingi salaflar, xususan, 

Navoiyga ta’siri ham aniqlandi. “Hadiqa”da Allohga bag‘ishlangan hamd bobning 

ichida dostonning birinchi hikoyati keladi. Bu hikoyat Alisher Navoiy “Lison ut-

tayr”ining Ma’rifat vodiysida keltirilgan “Ko‘rlar va fil” hikoyati bilan deyarli bir 

xil47. Bundan tashqari “Hayrat ul-abror”dagi Boyazid Bistomiy haqidagi  birinchi 

hikoyatga syujet jihatidan yaqin bo‘lgan “Ta’qvodor shogird va buyuk ustoz 

haqida”gi hikoyat ham dostonchilikda Sanoiy-Navoiy munosabatini 

oydinlashtiradi. “Lison ut-tayr”ning muqaddimaviy qismida keltirilgan Hazrat Ali 

r.a. haqidagi hikoyatga monand voqeaning “Ibodatda ko‘ngilning ishtiroki” bobida 

 
47 Абулмaҷид Маҷдуд ибни Одам Саноии Ғазнавӣ. Ҳадиқат-ул-ҳақиқа ва шариат-ут- тариқa. – Душанбе, 

2008. – С.43. 



21 

aynan berilishi Navoiyning o‘z dostonida Sanoiy falsafiy dostonchiligidan 

ma’naviy oziqlanganini asoslaydi. 

Nizomiy “Maxzan ul-asror”da Sanoiydan kompozitsiyaviy bo‘lmasa-da, 

g‘oyaviy-ruhiy ta’sirlangan. Nizomiyning “maqolat+hikoyat” qat’iy tartibli 

kompozitsiyasi “nazariy bahs–misol–xulosa” qolipida keyingi xamsanavislar 

uchun ham muhim andoza vazifasini o‘tadi. 

Dissertatsiyaning ikkinchi bobi “Xamsa” ilk dostonlarining struktural-

semantik xususiyatlari” deb nomlanadi va ikki fasldan iborat. 

“Matla’ ul-anvor” va “Tuhfat ul-ahror”ning tarkibiy xususiyatlari” deb 

nomlangan birinchi faslda Nizomiy Ganjaviyning “Maxzan ul-asror” dostonining 

bu asarlarga semantik-struktur ta’siri aniqlanib, ulardagi yangilanishlar va shakliy-

mazmuniy o‘zgarishlar dalillangan. 

Prof. G.Aliyev fikricha, Nizomiy “Panj ganj”iga javobiyalar, asosan, shoir 

beshligidagi ilk doston – “Maxzan ul-asror”ga nisbatan amalga oshirilgan bo‘lib, 

bu tipdagi dostonlarning strukturaviy qurilishi va yagona syujet chizig‘iga ega 

emasligi bunga imkon yaratgan. Munosib javobiya sifatida esa Amir Xusrav 

Dehlaviy nomi qayd etiladi48. Dehlaviy “Matla’ ul-anvor”i orqali javobiyaga 

birinchi qadamni qo‘yib, xamsanavislikni adabiy an’anaga aylantirdi. Keyingi 

barcha javob dostonlar ham Nizomiy, ham Dehlaviy adabiy maktabidan birdek 

oziqlandi. Bu, xususan, Jomiy va Navoiy dostonlarida yaqqol ko‘rinadi. 

Mazkur faslda Dehlaviyning Xurosonda shakllanib, Hindistonda rasmiy tus 

olgan Chishtiya tariqatiga mansubligi, Shayx Nizomiddin Avliyoning xos 

muridlari qatorida ekanligining “Matla’ ul-anvor” konseptual mazmuniga ta’siri 

asoslanib, mazmuniy strukturada Nizomiy “Maxzan ul-asror”idan farqli 

xususiyatlari ochib berilgan. 

Xamsanavislikda ilk dostonlar strukturasining muallif diniy-tasavvufiy, 

ma’rifiy-irfoniy qarashlari bilan aloqadorlikda shakllantirilishi, struktura muallif 

badiiy konsepsiyasiga asosan bo‘y ko‘rsatishi faslda ilmiy asoslandi. “Matla’ ul-

anvor” strukturasida muallifning chishtiylik bilan bog‘liq qarashlari asosida 

birinchi salafdan farqli jihatlar yaqqol ko‘zga tashlanadi. Xususan, dostonda 

munojotlar sonining Nizomiy ilk dostonidan miqdoran ko‘pligi, na’tlar 

strukturasidagi jiddiy burilish, na’tlardan so‘ng Nizomiy singari zamona 

hukmdoriga emas, piri murshid Nizomiddin Avliyoga bob kiritilishi, so‘zga 

bag‘ishlangan an’anaviy muqaddimaviy bobning kirish qismdan maqolatlar 

qatlamiga olib chiqilishi, ilk bor salafga bob kiritish an’anasining yaratilishi,  

“xilvatlar”ni muqaddimaviy bobsiz berish, Nizomiydagi “ikki xilvat+ ikki samara” 

strukturasining “uch xilvat” modeliga o‘zgartirilishining ma’rifiy-irfoniy asoslari 

tahlil etilib, bu kabi jiddiy strukturaviy o‘zgartirishlarga muallif tasavvufiy 

e’tiqodining muhim zamin bo‘lgani dalillandi. 

Birinchi va jiddiy tafovut munojot va na’tlar soni va joylashuvida aks etadi. 

Nizomiy “Maxzan ul-asror”iga bir hamd va ikki munojot joylashtirsa, Dehlaviy 

“Matla’ ul-anvor”iga bir hamd va uch munojot kiritadi. Bu an’anaviy adabiy 

tamoyil bo‘lib, mualliflarning diniy, axloqiy va estetik qarashlarini jamlagan. 

 
48 Алиев Г. Темы и сюжеты Низами в литературах народов Востока. – М.: Наука, 1985. – C.11. 



22 

Biroq Dehlaviy asarning dastlabki boblaridanoq munojotlar sonini bittaga 

ko‘paytirish orqali o‘ziga xos adabiy yangilik va shaxsiy pozitsiyasini namoyon 

etdi. Dehlaviyning o‘z dostonida ko‘proq munojotlarga o‘rin ajratishi diniy-axloqiy 

mazmunni kuchaytirish bilan birga keyingi xamsanavislar uchun muhim tuzilmani 

taqdim etdi. Xususan, Jomiy va Navoiy dostonlariga to‘rt munojot, Toshlijali 

dostoniga uch munojot kiritish orqali Nizomiydan chekinib, Dehlaviy an’anasini 

takrorladi va boyitdi. 

Keyingi tafovut na’tlar joylashuvida kuzatilib, Nizomiydagi joylashuv tartibi 

qabul qilinmaydi. Nizomiyda na’tlar strukturasi: Rasuli akramga na’t → 

me’rojnoma na’t → 1-vasf-na’t → 2-vasf-na’t → 3-vasf-na’t → 4-vasf-na’t. 

Dehlaviyda na’tlar strukturasi: 1-vasf-na’t→ me’rojnoma na’t → 2-vasf-na’t 

Ikkala ijodkorda struktura ikki xil. Nizomiyda birinchi alohida na’t bob, keyin 

me’rojnoma na’t berilib, undan so‘ng yana vasf xarakterdagi to‘rtta na’t keladi, 

Dehlaviyda esa ikkita vasf na’tning o‘rta qismida me'rojnoma na’tga o‘rin 

ajratilganidan tartiblanishda salafga suyanilmaganini ko‘rish mumkin. Bu struktura 

sufiyona tafakkurga asoslangan dramatik kompozitsiya sanalib, Payg‘ambarimiz 

Muhammad (s.a.v.)ga xos “zohiriy go‘zallik (1-vasf-na’t) → ilohiy haqiqatga 

muyassar bo‘lish (me’rojnoma)→ ruhiy mukammallik (2-vasf-na’t)” tasvirlanadi. 

Me’roj ta’rifi – ruhiy yuksalish cho‘qqisi, oldingi vasf-na’t – bu cho‘qqiga 

tayyorgarlik bosqichi, keyingisi esa kulminatsiyadan keyin tabarruk zot 

fazilatlarini batafsilroq yoritish imkoniyati. Vasf-na’tlardagi komillik talqiniga va 

Me’roj ta’rifi orqali ruhiy-ilohiy mukammallikka ishora beriladi. Shu orqali 

tartiblanishda mavzuiy muvozanat saqlanadi. Dehlaviyda na’tlar soni va hajmi 

ixchamlik hamda falsafiy zichlikni ta’minlash uchun kamaytirilgan. 

Dehlaviy dostoni boblar strukturasidagi yana bir jiddiy o‘zgarish – na’tlardan 

keyingi bobni tanlashda kuzatiladi. Nizomiyda na’tlardan so‘ng Bahromshoh ibn 

Dovud madhiga bag‘ishlangan bob keltirilib, shohning yuksak maqomiga urg‘u 

berilsa, Dehlaviy dostonida piri murshidi – Nizomiddin Avliyoga bag‘ishlangan 

bobga o‘rin ajratiladi. Shu nuqtadanoq ikki dostondagi tafovut tendensiyalar, 

mualliflar dunyoqarashiga xos ayri ijodiy pozitsiya yaqqol namoyon bo‘ladi. 

Nizomiyda hukmdor madhining na’tlardan keyinoq joylashtirilishi muallif siyosiy 

dunyoqarashining adabiy-estetik qadriyatlar bilan uyg‘unlashtirish tamoyilidan 

kelib chiqadi. Dehlaviyda dostonning shu qismida piri murshidning ustuvor tarzda 

tilga olinishi tasavvufiy tafakkurning doston strukturasiga chuqur singganligini 

anglatadi. Na’tdan keyin pir-ustozga bob ajratish xamsanavislik an’anasida ilk 

doston strukturasida kuzatilmagan adabiy hodisa sanalib, bir tomondan, Dehlaviy 

rag‘bat ko‘rsatgan chishtiylik tariqatiga xos muhim jihat – saroy va hukmdorlardan 

ongli chekinish, tasavvufda pir tutish an’anasi va ruhiy yo‘l ko‘rsatuvchiga bo‘lgan 

chuqur muhabbat va hurmat ifodasi bo‘lsa, boshqa tomondan, adabiy-estetik 

an’analarda ustozlik maqomini ulug‘lash va uni strukturaviy jihatdan 

mustahkamlashga xizmat qilib, izdoshlarga shu mavzudagi bobga o‘rin ajratish 

uchun muhim dasturulamal vazifasini o‘tadi. 

“Matla’ ul-anvor” kirish boblaridagi “Дар сабаби таълифи китоб ва қасду 

нияти ҷавоб гуфтан ба “Хамса”-и Низомӣ” nomli bob Dehlaviy prinsipining xos 

jihati hamda dostonning muhim burilish nuqtasi sanaladi. Bu bob ikki jihatdan 



23 

e’tiborli. Birinchidan, mazkur bob “Matla’ ul-anvor” muallifining adabiy so‘z va 

uning tabiati xususidagi nazariy qarashlarini aks etgani nuqtayi nazaridan diqqatga 

molik, chunki Dehlaviy dostoni kirish qismida bu mavzuda alohida, maxsus bob 

mavjud emas. Ikkinchidan, mazkur bob ilk dostonlar strukturasida ungacha tartib 

berilmagan salafga atalgan bobning birinchi namunasi sifatida ham xarakterlidir. 

Nizomiy va Dehlaviy dostonlari kirish boblari strukturasida yana bir jiddiy 

tafovut xilvatlar qismida aks etadi. Nizomiyda xilvatlardan oldin ular uchun 

muqaddimaviy xarakterdagi, solikni ma’naviy jihatdan tayyorlovchi “Дар тавсифи 

шаб ва шинохтани дил” bobi keltirilib, undan so‘ng ikki xilvat + ikki bobda 

ularning samarasi beriladi. Dehlaviy esa salaf strukturasini biroz o‘zgartirib, 

muqaddimaviy bobni kiritmaslikdan tashqari ikki xilvatni uchtaga yetkazib, 

ularning samarasini keltirishni ma’qul ko‘rmagan. Bu shunchaki shakliy tafovut 

sanalmay, mualliflarning ma’rifiy-estetik yondashuvlari tafovutidan kelib chiqqan 

o‘zgachalikdir. Nizomiydagi har bir xilvatdan so‘ng bir samaraning keltirilishi 

tasavvufiy suluk bosqichlariga mos kelib, bosqichma-bosqich ruhiy yuksalishni 

anglatadi. Dehlaviydagi xilvatlar modelining o‘zgartirilib, kirish boblarsiz berilishi 

– ichki tayyorgarliksiz xilvatning o‘ziga olib kirilishi ruhiy dramatizmni 

kuchaytirib, irfoniy mohiyatni yuksaltiradi. 

“Maxzan ul-asror”dagi maqolatlar mazmun-mundarijasi “Matla’ ul-anvor”ga 

kelib butunlay yangilangan. Dehlaviy o‘z maqolatlarida aniq muammolarni o‘rtaga 

qo‘yadi. “Matla’ ul-anvor”ning birinchi maqolati insonning ulug‘ligi, Alloh taolo 

yaratiqlari ichida eng sharaflisi ekani talqiniga bag‘ishlanib, keyingi maqolatlar 

mos ravishda turli dolzarb masalalar talqinini qamrab oladi. Doston maqolatlari 

mundarijasidan uning markazida komil inson masalasi turgani ayonlashadi. 

Nizomiy maqolatlarida Sanoiy “Hadiqa”siga izdoshlik sezilib, falsafiy ruh 

ustuvorlik qilsa, Dehlaviy maqolatlari ko‘proq tasavvufiy didaktikaning mahsuli 

sanaladi. 

Faslda Abdurahmon Jomiyning “Tuhfat ul-ahror” dostoni strukturasi to‘liq 

o‘rganildi. Uni basmala (1-bob) hamd (2-bob), to‘rt munojot (3-6-boblar), besh 

na’t (7-11-boblar), Xoja Bahouddin Naqshband madhi (12-bob), Xoja Ubaydulloh 

madhi (13-bob), so‘z tarifi (14-16-boblar), ko‘ngil haqiqatini anglash (17-bob), 

suhbatlar (18-20-boblar), maqola+hikoyat (21-60-boblar), xotima (61-bob) singari 

boblar tashkil etadi. “Tuhfat ul-ahror” strukturasida o‘ziga xoslik salaflar istifoda 

etgan an’aniy maqolat o‘rniga maqola atamasini qo‘llashdanoq ayonlashadi. 

Shuningdek, boblarga sarlavha keltirishda Jomiyda o‘zgacha prinsip kuzatiladi. 

Nizomiy va Dehlaviy ilk dostonlari boblarini nomlashda ixchamlikka rioya qilsa, 

Jomiy bobni uning mohiyatidan kelib chiqib, annotatsiyaviy nomlab, strukturada 

jiddiy burilish yasaydi. Bu muallifning badiiy-tasavvufiy konsepsiyasi bilan 

aloqador bo‘lib, salaflarni takrorlamaslikka intilgan ijodkor prinsipini ifodalaydi. 

Jomiy strukturasi hatto Navoiyda ham aynan takrorlanmagan. Navoiyda Jomiydan 

olingan andoza: bobni batafsil nomlashda emas, balki bobga sarlavhadan so‘ng 

mukammal debocha berishda kuzatiladi. 

“Tuhfat ul-ahror”da salaflar dostonidan ko‘ra munojotlarning miqdoran 

ko‘pligi, na’tlar soni va strukturasidagi tavofut, muqaddimaviy qismda zamona 

hukmdori va salaflarga bag‘ishlangan an’anaviy boblardan voz kechish, na’tlardan 



24 

so‘ng zamona hukmdoriga emas, Bahouddin Naqshband va Xoja Ubaydullohga 

ikki bobning kiritilishi, so‘z madhidagi boblarning ko‘paytirilib, uchtaga 

yetkazilishi orqali so‘zning muqaddasligini urg‘ulash, ilk marta so‘z va uning 

istifoda etilishi xususida ilmiy-nazariy, adabiy-tanqidiy qarashlarning dadil 

bayoniga kirishish, salafdagi “xilvatlar”ning doston strukturasida “suhbatlar”ga 

o‘zgartirilishi kabilar Jomiyning naqshbandiya piri sifatidagi ma’rifiy-irfoniy 

qarashlariga aloqador hisoblanib, dostondagi kuchli tasavvufiy xarakterni 

dalillaydi. Naqshbandiylikdagi “xilvat dar anjuman” tamoyili salaflardagi 

xilvatlarning “Tuhfat ul-ahror”da suhbatlarga o‘zgartirilishi uchun muhim omil 

bo‘lgani asoslangan. 

“Tuhfat ul-ahror” jomiyshunos A.Afsahzod tadqiqotlarida “Haft avrang”ning 

uchinchi, “Xamsa”sining birinchi dostoni sifatida ta’kidlansa,49 Bertels “Tuhfat ul-

ahror”ni Jomiy turkumining boshlang‘ichi deya e’tirof etadi. Buning muhim 

jihatlari sifatida esa nomi salaflar dostonlariniki bilan qofiyadoshligi (“Maxzan ul-

asror”, “Matla’ ul-anvor”), vazni, kichik nasriy muqaddimaga egali qayd etiladi.50 

Dostonning hajmi bir ming yetti yuz yetti bayt bo‘lib, tasavvufiy-falsafiy, axloqiy-

didaktik masalalar ustuvorligi ko‘zga tashlanadi. 

Munojot va na’tlar strukturasidan “Nizomiy – Jomiy” hamda “Jomiy – 

Navoiy” adabiy ta’siri oydinlashadi. Munojot va na’tlar sonida Navoiy ilk 

dostonidagidek miqdor: bir hamd, to‘rt munojot, to‘rt vasf-na’t va bir me’rojnoma-

na’t. Dostonning Allohga bag‘ishlangan hamd va munojot boblaridagina Jomiyga 

ergashish kuzatiladi. 

Doston strukturasidagi muhim jihatlardan biri shundaki, unda zamona 

hukmdoriga bag‘ishlangan bob mavjud emas. Jomiy dostonida shu o‘rinlarning 

naqshbandiylik silsila namoyandalariga atalishi muallif uchun tariqat pirlari 

hukmdorlardan ustun ijtimoiy-ma’naviy mavqega egaligini dalillaydi. Dostonning 

g‘oyaviy markazi homiy hukmdor emas, ma’naviy pir ekanligi oydinlashadi. 

Jomiy ilk dostonidagi muhim jihat kirish qismda so‘z ta’rifidagi boblar soni 

uchta. Asosiy xamsanavislarning hech birida bu hol takrorlanmaydi: Nizomiyda 

ikkita, Dehlaviyda mavjud emas, Navoiyda ham ikkita. Mazkur boblarda 

muallifning ham adabiy so‘z xususidagi nazariy qarashlari, ham zamona 

shoirlarida tanqidiy munosabati yorqin aks etadi. 

“Tuhfat ul-ahror” maqolalarida Jomiy tafakkuriga xos diniy-tasavvufiy, 

ma’rifiy-irfoniy qarashlar ustuvorligini ko‘rish mumkin. Olam va odamning 

yaratilishi, podhohlar zikri, qarilik va yoshlik ta’rifi, ishq ta’rifi, farzandga nasihat 

xususida so‘z yuritilgan maqolalarda Nizomiy va Dehlaviyga izdoshlik kuzatiladi. 

Biroq mo‘minning farzlari, uzlat, sukunat, sahar, sufiylar holiga bag‘ishlangan 

maqolalarda muallif naqshbandiylik tariqatiga xos murshid pozitsiyasida namoyon 

bo‘ladi. Jomiy Nizomiy singari umumiy mavzular talqini bilan chegaralanib 

qolmasdan davr uchun muhim sanalgan figuralar – zamon hukmdori, vazir va 

kotiblar, ulamo va shoirlarga maxsus maqola bag‘ishlaydi. Bu boblar ko‘proq 

o‘tkir hajv xarakterida bo‘lib, tanqidiy munosabat ustuvorligini ko‘ramiz. 

 
49 Афcаҳзод А. Лирика Абд ар-Рахмана Джами. Проблемы текста и поэтики. – Москва: Наука, 1988. – С.61. 
50 Бертельс Е.Э. Избранные труды. Навои и Джами. – Москва: Наука, 1965. – С.257. 



25 

Bobning “Hayrat ul-abror” strukturasida izdoshlik va o‘ziga xoslik” deb 

nomlangan ikkinchi faslida Alisher Navoiy ilk dostonidagi struktur-semantik 

yangilanishlarning  muallif badiiy niyatiga aloqadorligi dalillanib, muallif bu 

dostoni orqali turkiy tildagi beshlikning birinchi mukammal namunasini yaratgani 

ilmiy asoslandi. 

Asarning kompozitsion qurilishidan kelib chiqib, dostonning tarkibiy 

asoslarini belgilab olish muhim. Uning arxitektonikasida 1) basmala; 2) hamd; 3)  

to‘rt munojot; 4) besh na’t; 5) salaflarga munosabat; 6) so‘z ta’rifida; 7) hukmdor 

madhi; 8) ko‘ngil ta’rifi; 9) uch hayrat; 10) Bahouddin Naqshband va Xoja Ahror 

madhi kabi manbalardan so‘ng; 11) maqolotlar keltirilib, alohida bob (62) 

doirasida xulosaviy talqin beriladi. So‘nggi bobda (63) “Qul hikoyasi” keltirilgan 

bo‘lib, bu dostonning strukturaviy asoslarini tashkil etadi. Ushbu faslda salaflar ilk 

dostoni strukturasining “Hayrat ul-abror”da yangilanishi, bunga sabab bo‘lgan 

tarixiy-siyosiy, tasavvufiy-falsafiy omillar ilmiy jihatdan asoslandi. 

Doston kompozitsiyasidagi jiddiy o‘zgartirishlar sifatida birinchi bor poetik 

mukammal basmalaning kiritilishi, bobning qisqa annotatsiyasi vazifasini o‘tagan 

nasriy debocha an’anasining shakllanishi, doston na’tlar tuzilmasida an’anaviy 

strukturadan asosli chekinish, salaflarga atalgan bobni ikkilantirish va na’tlardan 

so‘ng joylashtirish orqali xamsavislikda salaf maqomini yuksaltirish, Xoja 

Bahouddin va Xoja Ubaydullohga atalgan boblar orqali naqshbandiylik tariqatiga 

mansublik va dostondagi tasavvufiy ruh ustuvorligini ta’minlash, “xilvat” va 

“suhbatlar”dan chekinib, “hayratlar”ga o‘rin berish orqali muallif diniy-axloqiy 

strategiyasining namoyon bo‘lishi kabilardir. 

Navoiyda dastlab to‘rt vasf-na’t kelib, eng so‘ngida bir me’rojnoma-na’t 

kelsa, Nizomiy, Dehlaviy va Jomiyda me’rojnoma-na’tlardan so‘ng ham vasf-

na’tlarga o‘rin beriladi. Navoiygacha Nizomiy, Dehlaviy, Jomiyga xos na’tlar 

strukturasi faqat “Hayrat ul-abror”da butunlay yangilandi. Bu tuzilma tartibli va 

tadrijiy kamolot modeli sanaladi. Ya’ni barcha vasf-na’tlarda payg‘ambarimiz 

(s.a.v.)ga xos insoniy-axloqiy sifatlar ochilib, so‘ng Me’roj ta’rifi vositasida bu 

komillikning oliy bosqichi dalillanadi. Salaflarda esa dastlab payg‘ambarimiz 

(s.a.v.)ga xos fazilatlar keltirilib, birdan Me’roj ta’rifi orqali yuksak ma’naviy 

kamolot tasviriga o‘rin ajratiladi, so‘ng yana vasf-na’tlar doirasida ham Rasuli 

akramning sifatlari, ham muborak safar natijalariga o‘rin ajratiladi. Vasf-na’tdan 

so‘ng me’rojnoma na’tni keltirish – bu shunchaki o‘zgargan tuzilma emas, bu 

fazilatdan so‘ng oliy maqom – Me’roj voqeasini keltirish orqali na’tlar tuzilmasida 

qilingan asosli burilishdir. 

Salaflardagi xilvat va suhbatlarning dostonda hayratlarga o‘zgartirilishi 

muallif tomonidan puxta o‘ylangan strategiya bo‘lib, “hayrat” salaflardagi shu 

tipdagi boblardan tubdan farq qiladi. Shuning uchun hozirgacha barcha 

tadqiqotlarda “Hayrat ul-abror”ning maqolatlargacha bo‘lgan qismini “kirish”, 

“muqaddimaviy”, “ilova xarakteridagi” boblar deb nomlanishini yana bir bor qayta 

ko‘zdan kechirishga to‘g‘ri keladi. Hamd, munojot, na’t, so‘z, salaf, hukmdor, pir 

ta’riflari dostonchilikda an’anaviy kirish qismdir, lekin “hayratlar” butunlay 

boshqa masala. Ularga “kirish”, “muqaddimaviy”, “ilova xarakteridagi” bob deb 



26 

qarab bo‘lmaydi. Agar shunday bo‘lganida Hazrat Navoiy bu tushunchani doston 

markaziga, asar nomigacha olib chiqmagan bo‘lardi. Navoiy dostonida hayrat 

o‘tkinchi ruhiy holat emas, balki ma’rifatning yuksak bosqichi, aql ojiz qoladigan 

martaba, inson ma’naviy kamolot darajasini belgilovchi asosiy maqom darajasiga 

ko‘tariladi. Navoiyning individual uslubi shundaki, u salaflarda muqaddimaviy 

xarakterda qolgan ma’rifiy-irfoniy boblar o‘rniga mutlaqo farqli – insoniy idrok 

ojiz qolgan damda qalb bilan anglanadigan haqiqat maqomi – hayrat 

tushunchasini asar nomigacha yuksaltirib, yaxlit poetik tuzilmani boshqaruvchi 

markaziy konseptga aylantiradi. 

Maqolatlar soni xamsachilik an’anasi talabi bilan teng bo‘lsa-da, g‘oyaviy-

yo‘nalishi, mazmun mohiyati, muallif konsepsiyasini aks ettirishi nuqtayi 

nazaridan bir-biridan tubdan farq qiladi. “Maxzan ul-asror” maqolatlarida umumiy 

hayotiy va irfoniy masalalar ixcham, ramziy shaklda bayon qilinib, “nasihat-

hikmat” xarakteridagi maqolatlar kitobxonni to‘g‘ridan to‘g‘ri axloqiy xulosaga 

yetaklaydi. “Hayrat ul-abror”da esa maqolatlar siyosiy-axloqiy risola darajasigacha 

yuksalgan. Navoiy maqolatlari hajman katta, mazmunan keng va mantiqan ichki 

bo‘limlardan iborat murakkab strukturaga ega. Nizomiyda maqolatlarda 

ko‘tarilgan masala 40-70 bayt atrofida tahlilga tortilsa, Navoiyda bu jihat 100-130 

baytgacha kengaytiriladi. Nizomiy maqolatlarida inson koinotning uzvi sifatida 

taqdir va ilohiy iroda oldida ojiz tasvirlansa, “Hayrat ul-abror” maqolatlarida 

jamiyatning faol subyekti, kamolotga yetaklovchi kuch, “komil inson” g‘oyasining 

markazi sifatida aks ettiriladi. “Hayrat ul-abror” maqolatlarida Navoiy yashagan 

davr ruhi va ijtimoiy hayot muammolari muayyan izchillikda ifoda topgan. 

Maqolatlarda muallifning masala yechimiga doir ko‘rsatmalari, yo‘riqnomasi, 

muammoga munosabati aniqlanadi. 

Dissertatsiyaning uchinchi bobi “Xamsa” ilk dostonlarining obrazlar 

tizimi” deb nomlanib, ikki faslni o‘z ichiga olgan. Birinchi fasl “Maxzan ul-

asror” va “Matla’ ul-anvor” dostonlarining obrazlar qamrovi” deb nomlanadi va 

mazkur ikki dostondagi obrazlarning o‘ziga xos xususiyatlari, o‘zaro qiyosi, 

obrazlar tahliliga bag‘ishlanadi. 

Ye.E.Bertels Nizomiy ijodining undan avvalgi adiblardan asosiy farqi sifatida 

qahramonlarini individuallashtirishga bo‘lgan aniq intilishni ko‘rsatadi. Ba’zi 

o‘rinlarda qahramonlar tashqi qiyofasini chizishda an’anaga ergashilgan, a’nanaviy 

tasvir vositalarining poetik uyg‘unligi bilan kifoyalangan bo‘lsa-da, ularning ichki 

dunyosi, ruhiy holatini ochib berishda butunlay yangicha yo‘l tutilgan. Bertels 

fikricha, bu Nizomiyning obraz yaratishdagi eng muhim yangiligi bo‘lib, shu jihat 

uni o‘z zamondoshlari va salaflaridan keskin farqlaydi.51 

Adabiyotshunos J.Nagiyeva fikricha, Nizomiydan avvalgi shoirlar ijodida 

ham “Xamsa”ga xos obrazlarni uchratish mumkin. Olima Firdavsiyning 

“Shohnoma”sida Nizomiy “Xamsa”siga kirgan epizodlar mavjudligini, aynan shu 

obrazlar Nizomiy ko‘targan masalalarni hal etishda asos bo‘lganini ta’kidlaydi.52 
 

51 Бертельс Е.Э.Избранные труды. Низами и Фузули. Монография. Издательство Восточной литературы. – 

Москва, 1962. – С.477. 
52 Нагиева Дж. Навои и азербайджанская литература XV-XIX вв. – Т.: Фан, 1990. – С.31. 



27 

Nizomiyning buyuk dostonlariga obraz tanlashdagi yutug‘ini faqat avvalgi adiblar 

asarlarini o‘rganish bilan cheklanmagani, xalq og‘zaki ijodiga, tarixga qilgan 

murojaati bilan bog‘lash mumkin. 

“Maxzan ul-asror” hamda “Matla’ ul-anvor” dostonlari strukturasidan kelib 

chiqqan holda ulardagi obrazlarni dostondagi masalalarning rivojlanishida va asar 

qurilishida tutgan o‘rniga qarab uch guruhga ajratish mumkin: 

birinchisi – dostonning bosh qahramoni muallifning o‘zi; 

ikkinchisi – muqaddimaviy qism va maqolatlardagi tavsifiy obrazlar – portret 

va xarakterlar; 

uchinchisi – hikoyat va masallardagi epik obrazlar. 

Ushbu noan’anaviy tartib, asosan, doston strukturasidan kelib chiqib 

shakllantirildi. Bu o‘rinda doston tarkibidagi hikoyat va masallar, bir tomondan, 

mustaqil asarlar sifatida, ikkinchi tomondan esa bоb yoki maqolat doirasida 

keltirilish sabablariga hamda ularning asar umumiy g‘oyaviy tizimiga bog‘lovchi 

element sifatidagi funksiyalariga tayanilgan holda tahlil qilindi. Xamsanavislar 

tutgan badiiy yo‘l asosiy mezon sifatida belgilandi. Shu bois tadqiqotda shunchaki 

dostonning umumiy obrazlar tizimi emas, balki syujet tarkibida ishtirok etuvchi 

qahramonlar olami tadqiq etishga harakat qilindi. 

“Xamsa” ilk dostonlarida muallif obrazi o‘ziga xos o‘rin tutadi. Mazkur 

dostonlarning maqolat va hikoyatlarida ham bir qator qahramonlar guruhi ko‘zga 

tashlanadi, biroq doston muqaddimasidan xotimasigacha turli masalalarda 

kitobxonga doimiy hamrohlik qiladigan, uni obrazlar olamiga olib kiradigan, 

maqolat va hikoyatlar mohiyatiga oshno etadigan bosh qahramon – shoirning o‘zi. 

“Xamsa” ilk dostonlarida muallif fikr-u qarashlari dostonni bog‘lab, birlashtirib, 

boshqarib, o‘zaro aloqaga kirgizib turadi. Ilk bobdan boshlab xotimagacha, hamd, 

na’t, salaflar, so‘z, ko‘ngil ta’rifidagi, pirga va hukmdorga atalgan bob, xilvat, 

suhbat, hayrat, maqolatlar va hikoyatlarning barchasida muallifning munosabati, 

aralashuvi, kechinmalari aniq, ravshan o‘z aksini topgan. 

II. Kirish boblar va maqolatlardagi tavsifiy portretlar: 

1) kirish boblardagi portret va xarakterlar. 

Nizomiy “Maxzan ul-asror” dostonining muqaddimaviy boblarida ikki bob 

doirasida zamona sultoni Faxruddin Bahromshoh ibni Dovud portreti yaratilsa, 

Xusrav Dehlaviy “Matla’ ul-anvor” dostoni kirish qismida pir-murshid Nizomiddin 

Avliyo, sulton Alouddin Xaljiy hamda salaf Nizomiy Ganjaviylarning  tavsifiy 

portretlari uchraydi. 

2) doston maqolatlarida uchraydigan portret va xarakterlar: 

Nizomiyda maqolatlar qismida hukmdorlar, munofiqlar, zamona farzandlari 

singari tavsifiy portretlar kiritilsa, Dehlaviyda solih farzand, munofiq insonlar 

portreti chiziladi. 

III. Dostonlarning hikoyat va masallaridagi epik obrazlarni quyidagicha 

tasniflash mumkin: 



28 

1) payg‘ambarlar timsoli; 2) diniy-tasavvufiy siymolar; 3) hukmdor va 

saltanat vakillari obrazi; 4) ilm va ma’rifat vakillari siymosi; 5) ijtimoiy real 

qatlam timsoli (omma siymosi); 6) hayvonlar obrazi. 

Birinchi guruhga Nizomiy dostonidagi Sulaymon a.s. (uchinchi maqolat) va 

Iso a.s. obrazlari (o‘ninchi maqolat), Dehlaviydagi Muso a.s. (birinchi maqolat) 

obrazlari; 

ikkinchi guruhga Nizomiyda tavbabuzar zohid (to‘qqizinchi maqolat), 

sohibnazar mo‘bad (mo‘bad – zardushtiylar ruhoniysi) (o‘n birinchi maqolat), hoji 

va sufiy (o‘n uchinchi maqolat), pir va uning muridi (o‘n yettinchi maqolat); 

Dehlaviyda esa Ibrohim Adham (uchinchi maqolat), ibodat evaziga Yaratganning 

rizosini istagan obid (beshinchi maqolat), talabni bayon qilishdan Shibliy kabi voz 

kechgan darvesh (oltinchi maqolat), suhbatni begona bilan uzib, sodiq do‘st bilan 

davom ettirgan piri vafo (to‘qqizinchi maqolat), bir-biriga hayot suvidek sharbatni 

fido qilgan javonmardlar (o‘n birinchi maqolat), nazarli pir (o‘n yettinchi maqolat); 

uchinchi guruhga Nizomiyda noumid podsho (birinchi maqolat), No‘shiravon 

va uning vaziri (ikkinchi maqolat), sulton Sanjar (to‘rtinchi maqolat), Faridun 

(yettinchi maqolat), zolim podsho (o‘n to‘rtinchi maqolat), yosh shahzoda (o‘n 

beshinchi maqolat), Jamshid (o‘n sakkizinchi maqolat), Horun ar-Rashid (o‘n 

to‘qqizinchi maqolat); Dehlaviy dostonida bechora kishini o‘qqa tutgan podsho 

(o‘n uchinchi maqolat); 

to‘rtinchi guruhga Nizomiyda bahslashgan ikki hakim (o‘n ikkinchi maqolat); 

Dehlaviyda olim (ikkinchi maqolat); 

beshinchi guruhga dehqon (uchinchi maqolat), kampir (to‘rtinchi maqolat), 

g‘ishtchi chol (beshinchi maqolat), ovchi (oltinchi maqolat), rostgo‘y odam (o‘n 

to‘rtinchi maqolat), keksa odam (o‘n beshinchi maqolat), jarohatlangan bola (o‘n 

oltinchi maqolat), sartarosh obrazlari (o‘n to‘qqizinchi maqolat); Dehlaviyda haj 

yo‘lida etik uchun qarz olgan faqir (to‘rtinchi maqolat), tog‘dagi og‘ir tosh 

tashuvchi keksa (yettinchi maqolat), akasi qonini to‘kmoqchi bo‘lgan odam 

(o‘ninchi maqolat), sutga suv aralashtirgan cho‘pon (o‘n to‘rtinchi maqolat), 

tarbiyali yigit (o‘n yettinchi maqolat), qadr kechasi so‘zlagan kishi (o‘n sakkizinchi 

maqolat), po‘stin kiygan ovchi (o‘n to‘qqizinchi maqolat), parhezkor ayol 

(yigirmanchi maqolat) obrazlari; 

oltinchi guruhga esa Nizomiy dostonida ikki o‘rinda tulki (oltinchi va 

sakkizinchi maqolatlarda), it (oltinchi maqolat), kiyik (yettinchi maqolat), bulbul 

(yigirmanchi maqolat), boz (yovvoyi lochin) (yigirmanchi maqolat); Dehlaviyda 

yovvoyi sher (o‘n ikkinchi maqolat), kofir it (o‘n ikkinchi maqolat), ko‘zi og‘rigan 

qarg‘a (o‘n beshinchi maqolat) obrazlari kiritiladi. 

Nizomiy dostonidagi qo‘llanilish darajasi nuqtayi nazaridan birinchi o‘rinda 

hukmdorlar obrazi turadi. Bunday hikoyatlarning asosiy g‘oyasi hukmdorni tanqid 

qilish orqali mehnatkash xalq ommasining haq-huquqlarini himoya qilish. Ikkinchi 

o‘rinda mehnatkash xalq qatlamining umumlashma obrazini ko‘rish mumkin. 

Mazkur qahramonlar hayoti va sarguzashtlari zamirida tasavvufiy g‘oyalar, 

xususan, axiylikka xos – “axiylar biror kasb-korning egasi bo‘lib, rizqini halol 



29 

mehnati va o‘z peshona teri orqali topishi lozimligi” g‘oyasi singdirilib, zimdan 

muayyan kasb egasi bo‘lishga da’vat aks ettirilgan. Bunday prinsip dostonning 

ijtimoiy-axloqiy mohiyatini chuqurlashtirib, nafaqat muallifning xalq afkor 

ommasiga munosabatini, balki axiylik harakatidagi pozitsiyasini oydinlashtiradi. 

Dehlaviy “Matla’ ul-anvor” dostonidagi qahramonlarning katta qismi diniy-

tasavvufiy obrazlar hisoblanib, muallifning chishtiylik tariqatiga aloqadorligi bilan 

bog‘liq holda shakllantirilgan. 

Bobning “Hayrat ul-abror” dostoni obrazlar tizimining yangilanishi” deb 

nomlangan ikkinchi faslida doston obrazlari yuqoridagi prinsip asosida to‘liq 

tasniflab chiqilgan. Birinchisi – dostonning bosh qahramoni Navoiyning o‘zi; 

“Hayrat ul-abror”da muallif siymosi badiiy tafakkurning markazida turib, butun 

matnni g‘oyaviy-estetik jihatdan birlashtiradi, syujetni boshqaruvchi ichki kuch 

sanaladi. Muallifning ustuvorligi, avvalo, matnning poetik konstruksiyasi, izchil 

axloqiy-didaktik masalalar bayonida, uslubiy individualligida yaqqol ko‘rinadi. Bu 

o‘rindagi muallif obrazi mustaqil estetik butunlik sifatida muqaddimaviy qismdan 

tortib maqolat, hikoyat hamda xotimagacha yaxlit tarkibni uyushtirish va 

birlashtirishni o‘z zimmasiga oladi. 

Salaflardan farqli ravishda “Hayrat ul-abror”dagi muallif obrazi qator o‘ziga 

xosliklarga ega. Xususan, nasriy debochalar muallif g‘oyaviy konsepsiyasini 

ochishda dastlabki ochqich bo‘lib xizmat qilsa, bob so‘ngida muallifning o‘ziga 

hamda soqiyga murojaati, xulosaviy qarashlari, o‘tkir da’vat va chaqiriqlarida 

muallif badiiy tafakkuriga xos muhim qirralar ochiladi. 

II. Kirish boblar va maqolatlardagi tavsifiy portretlarni 2 guruhga bo‘lish 

mumkin: 

1) Kirish boblarda shoir salaflari: Ganjaviy, Dehlaviy, Jomiy; sultonlardan 

Husayn Boyqaro; sufiylardan Xoja Bahouddin Naqshband va Xoja 

Ubaydullohlarning tasvifiy portretlari mavjud. 

2) Doston maqolatlarida ham maqolat mavzusi va mohiyatiga mos ravishda 

bir qator portret va xarakterlar uchraydi: 

sultonlar portreti; riyokor shayxlar portreti; saxiy va saxovatsiz kishilar 

portreti; adabli va adabsizlar portreti; qanoatli va qanoatsiz kishilar portreti; vafoli 

va vafosiz kishilar portreti; haqiqiy oshiqlar portreti; to‘g‘riso‘z va yolg‘onchilar 

portreti; olim va johillar portreti; maqbul va nomaqbul kotiblar portreti; bulutdek 

foyda keltiruvchi insonlar portreti; xunasasifat oliftalar portreti. 

Ta’kidlash joizki, Navoiy barcha salaflardan farqli ravishda maqolatlarida eng 

ko‘p zamona kishilarining tavsifiy xarakterini shakllantirgan xamsanavis sanaladi. 

Mazkur boblarda tanqidiy ruh ustuvorlik qiladi va bu orqali barcha davrdagi 

insonlar o‘z tadbir-a’moli, xatti-harakatlarini muntazam taftish etishga chorlanadi. 

III. Doston hikoyat va masallardagi epik obrazlarni quyidagicha tasniflash 

mumkin: 

1) payg‘ambarlar, sufiylar, aziz avliyolar obrazi; 2) hukmdorlar obrazi; 3) 

turli ijtimoiy toifadagi kishilar obrazi; 4) jonivorlar obrazi. 

Faslda har bir guruhga kiruvchi obrazlar to‘liq tasniflab chiqildi. 



30 

“Hayrat ul-abror”da yoshi, mavqeyi, jamiyatdagi pozitsiyasidan qat’i nazar 

turli toifa vakillari qamrab olingan. Bu esa zamonasidagi hech bir qatlam Hazrat 

Navoiy e’tiboridan chetda qolmaganini, shoir ilk dostonining kitobxoni butun xalq 

ekanini ko‘rsatadi. Faslda dostondagi portret va obrazlarning asosiy qismi 

salaflarda uchramagan va “Hayrat ul-abror”da birinchi marta olib chiqilgani 

misollar vositasida dalillandi. 

“Turkiy xamsachilik an’anasida Navoiy dostonining o‘rni” deb 

nomlangan to‘rtinchi bob ikki fasldan iborat bo‘lib, uning birinchi fasli “Hayrat 

ul-abror” poetikasi, til va uslub masalalari” deb ataladi. Unda dostonning vazn va 

qofiya xususiyatlari, dostonda so‘z, fikr, shoir tilining lisoniy go‘zalliklari, asar 

badiiyatini ta’minlagan omillar va uslub masalalari tadqiq etilgan. 

Doston uchun sari’ bahri bejizga tanlanmagan. Birinchidan, bu – an’ana talabi 

edi. Navoiygacha bo‘lgan barcha “Xamsa”larning ilk dostonlari sari’ bahrida 

yozilgan. Ikkinchidan, doston uchun tanlagan bu an’anaviy bahr asarning g‘oyaviy 

ruhiga mos tushgan. Shoirning falsafiy mushohadalari, pand-nasihat tarzidagi 

fikrlari, murakkab o‘y va qarashlarini ifodalashda; doston mohiyatini kitobxonga 

yetkazib berishda qo‘l kelgan. “Hayrat ul-abror” sari’ning ikki vaznida yozilgan: 1) 

sari’yi musaddasi matviyi makshuf; 2)sari’yi musaddasi matviyi mavquf. 

Dostonda sari’yi musaddasi matviyi mavqufda yozilgan baytlar sari’yi 

musaddasi matviyi makshufda yozilgan baytlardan kamroq uchraydi. Odatda misra 

so‘ngida cho‘ziq unli, qator undosh bilan tugagan so‘zlar yoki yopiq bo‘g‘in 

tarkibida cho‘ziq unlilar kelsa, sari’ning shu variatsiyasi hosil qilingan. Sari’ 

bahrida cho‘ziq va qisqa hijolarning misrada deyarli teng miqdorda kelishi o‘zbek 

tili talaffuz me’yorlari uchun ham juda qulay hisoblanadi. 

“Hayrat ul-abror” yuksak umuminsoniy g‘oyalar va ma’nolarga boyligi 

sababli dostonda qofiyaning juda ko‘p turlari uchraydi va chuqur ijtimoiy, falsafiy, 

axloqiy, ta’limiy, ma’rifiy ma’nolarni ifodalaydi. Muallif qofiyalarning shakliy va 

mazmuniy mutanosibligiga alohida e’tibor qaratadi. Bu faslda Jomiyning “Risolayi 

qofiya” asariga tayanib, doston qofiyalaridagi rass, ishbo‘, hazv, tavjih, majro, 

nafoz singari qofiya harakatlarining muhim poetik vazifalari o‘rganildi. 

Shuningdek, dostonda qo‘llangan mujarrad, murdaf, muqayyad, muassas singari 

qofiya turlari; zulqofiyatayn, zulqavofi’, tarsi’, tajnisli qofiya kabi qofiya san’atlari 

tahlilga tortildi va shu orqali shoirning poetik mahorati dalillandi. Turli so‘z 

turkumlariga oid so‘zlarning baytlarda qofiyalar hosil qilishdagi hissasi, xususan, 

ot, sifat, fe’l kabi so‘z turkumlaridan qofiya tuzishda unumli foydalanilgani 

aniqlandi. Mumtoz qofiya ilmidagi iqvo, ikfo, sinod va iyto singari qofiya 

nuqsonlari xususida so‘z yuritilib, “Hayrat ul-abror”da kam kuzatilgan bu qofiya 

ayblari ayrim misollar asosida dalillandi. 

Har bir maqolat va maqolatlargacha bo‘lgan boblarning barchasida badiiylik 

va ilmiylik qorishiq holda namoyon bo‘ladi. Shuningdek, falsafiylik, tazkiraviylik 

elementlari ko‘zga tashlanadi. Dostonning mavzu ko‘lami nihoyatda kengligi 

tufayli unda turli uslublarning parallel qo‘llanishi, ba’zan sintezi kuzatiladi. 

Olamning yaratilishi, Tangrining cheksiz kuch-qudrati, zotiy sifatlari, tabiat va 



31 

koinotning paydo bo‘lishi, Muhammad mustafo (s.a.v)ning karomatlari, inson 

ko‘ngil olamining ajoyibotlari, muallifning so‘z san’ati, nasr va nazm ifoda shakli 

haqidagi qarashlari, lirik turning epik turdan imkoniyati yuqoriligi borasidagi 

nazariy fikrlari, dostondagi ma’lum bir obraz genezisi xususida so‘z yuritilgan 

o‘rinlarda faqatgina badiiylik mezonlariga emas, balki ilmiylik, tarixiylik 

prinsiplariga amal qilinadi. 

Dostondagi fikr va g‘oyalarni ifodalanishiga ko‘ra quyidagi guruhlarga 

ajratish mumkin: 1) muallif nutqi; 2) roviy nutqi; 3) monolog; 4) dialog; 5) oyat va 

hadislar. Shuningdek, bu faslda badiiyatni zohiriy namoyon etuvchi omillar – til, 

nutq, uslub masalalaridan tashqari dostonda qo‘llangan badiiy tasvir vositalari, 

ularning asar tili badiiyligini ta’minlashdagi muhim estetik vazifalari shoir 

qo‘llagan izdivoj, tazod, iqtibos, tavze’, niqto, kalomi’ jomi’ san’atlari misolida 

dalillangan. 

Bobning “Hayrat ul-abror”ning usmonli turk adabiyotiga ta’siri (Toshlijali 

Yahyobeyning “Gulshan ul-anvor” dostoni misolida) faslida Toshlijali Yahyobey 

dostonining Nizomiyning “Maxzan ul-asror”, Navoiyning “Hayrat ul-abror” 

dostonlaridan ta’sirlangani doston semantik-struktur tahlili asosida ochib berilgan. 

Toshlijali Yahyobeyning “Gulshan ul-anvor” dostoni o‘zgacha kompozitsion 

qurilishga ega bo‘lib, vazni va semantikasi jihatidan xamsanavislarning ilk 

dostoniga ergashadi. “Maxzan ul-asror”ga Chig‘atoy va Onado‘li zaminida 

qilingan javobiyalarni maxsus o‘rgangan Kadriye Yilmaz o‘z tadqiqotida “Gulshan 

ul-anvor”ni vaznni saqlab, strukturani yangilagan javobiya sifatida e’tirof etadi.53 

“Gulshan ul-anvor” strukturasi o‘ziga xos shakllantirilgan. Muqaddimaviy 

qism uch basmala (1-3-boblar), uch hamd (4-6-boblar), uch munojot (7-9-boblar), 

tanbeh (10-bob), hikoyat (11-bob), uch na’t (12-14-boblar), Sulton Sulaymon 

madhi (15-bob), “Asarning yozilish sababi” (16-bob), “Shayx Muhammad Dede 

madhi” (17-bob), “Hazrati Imom A’zam hikoyati” (18-bob), “Asar sohibining 

uzri” (19-bob) singari qismlardan iborat. Asarning asosiy qismi bir qator hikoyat, 

tanbeh, tamsil kabilarni birlashtirgan to‘rt fasl, to‘rt qismdan iborat “Valiylik 

toifalari” hamda yetti bosqichdan tashkil topgan “Valiylik martabalari”ni o‘z 

ichiga oladi. 

Har bir fasl va bo‘limlar boshlanishida an’anaviy ilk dostonlarda mavjud 

maqolatlardagi singari muallifning masalaga badiiy yondashuvi keltirilib, yaxlit 

bo‘limda qalamga olingan masala uchun annotatsiya vazifasini bajaradi. Keyingi 

qism: hikoyat, tamsil yoki tanbehlar shu masalani dalillash va mustahkamlash 

funksiyasini bajaradi. 

Toshlijali Yahyobeyning salaflardan farqlovchi muhim jihat doston 

sarlavhalarida aks etadi. “Gulshan ul-anvor”dagi basmaladan tortib barcha boblar 

maxsus sarlavhalanadi, ko‘p qismli boblar esa ketma-ketlikda raqamlanadi: 

“Tevhid-i evval”, “Tevhid-i sanı”, “Tevhid-i sālis” yoki “Münācāt-ı evvel”, 

“Münācāt-ı sanı”, “Münācāt-ı sālis” kabi. Doston kirish boblaridagi yakkalik 

 
53 Yilmaz K. Bir nazire örneği olarak Taşlıcalı Yahyâ’nın “Gülşen-i envâr’ı” // Süleyman Demirel Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi,  2015/1, Sayı:21. – S.116. 



32 

ko‘rinishidagi barcha boblar aniq nomlanadi: “Sebeb-i te’lif u hasb-i hāl-i sāhib-i 

tasnif” yoki “Ahbār-ı ahyār-ı ulu’l-elbāb ve izhār-ı i’tizār-ı sāhibü’l-kitāb” kabi. 

Toshlijali dostonidagi bu tip sarlavhalar mazkur boblar uchun soddalashtirilgan 

annotatsiya vazifasini o‘taydi. Murakkab strukturali nomlash tamoyili asar yuksak 

badiiy uslub va diniy-tasavvufiy mohiyatga asoslanganini ko‘rsatadi. Sarlavha 

matnning mohiyat-mundarijasini hamda undagi ruhiy muhitni oldindan belgilash 

imkonini beradi. 

Salaflar orasida Navoiyda kuzatiladigan poetik mukammal basmala kiritish, 

na’tlar strukturasini avval vasf-na’t, so‘ng me’rojnoma na’t sifatida tizimlash 

tartibi Toshlijalining o‘z dostonida Navoiyga suyanganini ko‘rsatadi. Kirish 

qismdagi “Asar sohibining uzri” bobida barcha salaflar ham hurmatga loyiq, biroq 

Navoiyga monandi yo‘q deya, eng ko‘p qaysi salafdan ilhomlanganini ochiqlaydi: 

Vaṣf idemem ẕāt-ı ḥüredmendini 

Ayn-ı acem görmedi mānendini.54 

Faslda doston semantik-struktur jihatdan to‘liq tadqiq etilib, Navoiy “Hayrat 

ul-abror”iga izdoshlik qirralari tahlilga tortildi. 

“Gulshan ul-anvor” strukturasidanoq undagi diniy-tasavvufiy mohiyat 

ustuvorligi yaqqol ko‘rinadi. Alloh ishqi yo‘lida sobitlik, qalbni poklash, nafs 

tarbiyasi kabi masalalarni birinchi planda tasvirlash maqsadida struktura butkul  

o‘zgartiriladi. Asarning asosiy qismini ham mohiyatan ikkiga tasniflash mumkin: 

dastlabki to‘rt faslni birinchi qism, valiylik tasnifoti va martabalari xususida bahs 

yurituvchi keyingi bo‘limlarni ikkinchi qism sifatida ta’kidlash o‘rinli. Zero, 

dastlabki to‘rt fasl: “Podsholar qanday bo‘lishi lozimligi haqida”, “G‘ofil va johil 

insonlar tarbiyasi”, “Dunyoning o‘tkinchiligi haqida”, “Qanoat haqida” kabilarda 

umumiy va keng plandagi axloqiy-ta’limiy masalalar talqini vositasida keyingi 

qism – “Valiylik toifalari” hamda “Valiylik martabalari” uchun zamin 

hozirlanadi. Birinchi qismda kitobxonni ruhiy-axloqiy tayyorlash, tasavvufiy 

saboqlar berish, qalbni poklash maqsad qilinsa, keyingi qism avliyolar dunyosi, 

ularning ruhiy-kamolot bosqichlarini tizimli tartiblaydi. Buning vositasida solik-

kitobxonni haqiqiy avliyolik yo‘liga hozirlash, ma’naviy kamolotga yetaklash, 

tasavvufiy maqsadlarni samarali amalga oshirish nazarda tutiladi. Mazkur struktura 

vositasida Toshlijali bosqichma-bosqich yuksalishga asoslangan, qalb tarbiyasi 

uchun mantiqli va asosli yo‘lni taqdim etadi. 

“Gulshan ul-anvor” obrazlari nihoyatda keng qamrovli. Payg‘ambarlar, aziz 

avliyolar, shayxlar, sufiylar, podshohlar bilan bir qatorda jamiyatdagi oddiy 

fuqarogacha badiiy vazifa yuklatiladi. Doston obrazlarini quyidagicha tasniflash 

mumkin: 

1) payg‘ambarlar obrazi; 2) xalifa (chahoryor)lar obrazi; 3)shayx-sufiylar va 

din peshvolari obrazi; 4) hukmdorlar, vazirlar va boshqa davlat arboblari obrazi; 

5) shoirlar obrazi; 6) romantik obrazlar; 7) oddiy fuqaro obrazi; 

 
54 Taşlıcalı Y. Gülşen-i envar’ın karşılaştırmalı metni (Karşılaştırmalı metin hazırlanırken mesnevînin şu nüshaları 

kullanılmıştır: 1- Millet Kütüphanesi (Ali Emirî Efendi Manzum Eserler) 993; 2- Milli Kütüphane 60 Hk 1/1 (1b-

81a); 3- Râşid Efendi Kütüphanesi 1124). – S. 693. 



33 

Faslda har bir guruhga kiruvchi obrazlar tasniflandi. Toshlijalida obraz 

tanlashda ko‘proq Navoiyga izdoshlik kuzatiladi. “Hayrat ul-abror”da ham 

asarning ma’rifiy-irfoniy mohiyatidan kelib chiqqan holda payg‘ambarlar, aziz 

avliyolar, sufiy va shayxlardan obrazlar kiritilgan. Navoiy ilk dostonidan aynan 

olingan obrazlar mavjud. No‘shiravoni odil, Ibrohim Adham, Abdulloh Ansoriy 

hayoti bilan aloqador hikoyalardan tashqari dostonning Ikkinchi faslida “Hayrat ul-

abror”ning riyokor shayxlar haqidagi to‘rtinchi maqolatiga mos bir tanbeh va ikki 

hikoya keltiriladi. “Shayx qanday bo‘lishi lozimligi xususida”gi tanbehda muallif 

mazkur din vakillari haqida shaxsiy pozitsiyasini oshkor etsa, “Riyokor shayx va 

qozilar boshlig‘i” haqidagi uchinchi hamda “Soxta shayx va nodon kishi” nomli 

to‘rtinchi hikoyatlar vositasida o‘z qarashlarini badiiy asoslaydi. Mazkur 

mushtarak qarashlar Toshlijalining o‘z dostonini shakllantirishda, asosan, Alisher 

Navoiyga rag‘bat ko‘rsatganini dalillaydi. 

XULOSA 

“Xamsa” ilk dostonlarining poetik strukturasi va obrazlar poetikasi yuzasidan 

olib borilgan tadqiqot natijasida qator xulosalar chiqarildi:  

1. Birinchi doston beshlikning boshlang‘ichi sifatida butun tuzilmada sochilib 

ketgan axloqiy-didaktik, ma’rifiy-irfoniy g‘oyalarni javhar sifatida jamlab, 

kompozitsiyaning asosiy tamoyillarini birlashtiradi. Ilk doston yaxlit beshlikning 

muqaddimaviy, mundarijaviy dasturi sanaladi. O‘zida beshlik markazidagi – komil 

inson g‘oyasini mujassam etib, keyingi dostonlarga debocha ishoralar qiladi. 

Keyingi dostonlardan ko‘ra birinchisida muallif pozitsiyasi yuqori o‘rin egallab, 

shoir badiiy tafakkuri chuqur ifoda topgan. 

2. Birinchi dostonga olib chiqilgan muhim masalalar “maqolat” elementi 

orqali taqdim etilib, muhim axloqiy-tasavvufiy g‘oyalar shu qismda birlashtiriladi. 

Yigirma maqolat asar arxitektonikasida yigirma “ustun” pozitsiyasida bo‘lib, 

dostonda qalamga olingan asosiy nazariy-axloqiy mazmunning izchil bayonidan 

tashkil topgan. Nizomiy tomonidan tanlangan yigirma maqolat muallifga 

umumstrukturada keng qamrovli syujetni shakllantirish, “asar ichida asar” yaratish 

imkonini taqdim etadi. Birinchi dostonda kompozitsion muvozanatni saqlash 

maqsadida keyingi xamsanavislarda ham bu tuzilma o‘zgartirilmaydi. 

3. Hikoyatlar – ilk doston strukturasining asosiy elementi, syujet markazi 

sanalib, maqolatlar bilan bir butun kompozitsion yaxlitlikni tashkil etadi. 

Hikoyatlar mustaqil syujetga asoslansa-da, umumsyujetning bir qismi sifatida 

muayyan muammoni dalillab yaxlit kompozitsion syujetga ulash, uni g‘oyaviy 

to‘ldirish kabi muhim fuksiyalarni bajaradi. Maqolat va hikoyatlar o‘rtasidagi 

munosabat “nazariya-amaliyot” prinsipi doirasida taqsimlangan bo‘lib, abstrakt 

masalalar talqini – maqolatdan jonli tasvir yo‘li – hikoyatga o‘tiladi.  Bu “ikkilik” 

struktura ilk dostonlarning o‘ziga xosligini ta’minlab, hech bir badiiy asarda aynan 

takrorlanmaydi. 

4. Xamsanavislikning ilk falsafiy ildizlarini tekshirish asnosida Hakim Sanoiy 

“Hadiqat ul-haqiqa” dostonidagi o‘tkir tasavvufiy didaktika, diniy-falsafiy g‘oyalar 



34 

Nizomiy Ganjaviyning “Maxzan ul-asror” dostoniga ta’sir ko‘rsatgani ayonlashadi. 

Shuningdek, Xusrav Dehlaviy, Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy ilk dostonlari 

bilan “Hadiqa” o‘rtasida adabiy-estetik ta’sir mavjud bo‘lib, xususan, Alisher 

Navoiyning “Hayrat ul-abror” hamda “Lison ut-tayr” dostonlarining semantik 

nuqtayi nazardan “Hadiqa” bilan badiiy-falsafiy uzviyligi mushtarak hikoyatlar 

orqali aniq ko‘rinadi.  

5.  “Matla’ ul-anvor” dostonida ilk salafga nisbatan munojotlar sonining 

ko‘pligi, na’tlar strukturasidagi jiddiy burilish, na’tlardan so‘ng Nizomiy singari 

zamona hukmdoriga emas, piri murshid Nizomiddin Avliyoga bob kiritilishi, 

so‘zga bag‘ishlangan an’anaviy muqaddimaviy bobning kirish qismdan maqolatlar 

qatlamiga olib chiqilishi, ilk bor salafga bob kiritish an’anasining yaratilishi,  

“xilvatlar”ni muqaddimaviy bobsiz berish, Nizomiydagi “ikki xilvat+ ikki samara” 

strukturasining “uch xilvat” modeliga o‘zgartirilishi doston strukturasidagi jiddiy 

o‘zgartirishlar sanalib, ularning ma’rifiy-irfoniy asoslari muallifning chishtiylik 

bilan bog‘liq qarashlari zamirida shakllangan. 

6. Navoiygacha Nizomiy, Dehlaviy, Jomiyga xos na’tlar strukturasi faqat 

“Hayrat ul-abror”da butunlay yangilandi. Salaflarda me’rojnoma na’t vasf-na’tlar 

orasida kelsa, Navoiyda avval barcha vasf-na’tlar, so‘ng me’rojnoma-na’tga o‘rin 

ajratish orqali salaflardan farqli tartibli va tadrijiy kamolot modeli yaratiladi: 

barcha vasf-na’tlarda payg‘ambarimiz (s.a.v.)ga xos insoniy-axloqiy sifatlar 

ochilib, so‘ng Me’roj ta’rifi vositasida bu komillikning oliy bosqichi dalillanadi. 

Vasf-na’tdan so‘ng me’rojnoma na’tni keltirish – bu shunchaki o‘zgargan tuzilma 

emas, bu fazilatdan so‘ng oliy maqom – Me’roj voqeasini keltirish orqali na’tlar 

tuzilmasida qilingan asosli burilishdir. 

7. “Hayrat ul-abror”da uch salafga atalgan ikki va undan keyin keluvchi so‘z 

ta’rifidagi ikki bob mohiyat yaxlit konsepsiyani tashkil etadi. Shulardan so‘ng 

kelgan hukmdor madhi ham ko‘zlangan maqsad nuqtayi nazaridan tartiblangan. 

So‘z ta’rifidagi boblar salaflarga atalgan boblardan shaklan ajralib tursa-da, 

mantiqan uning davomi, uzvi sanaladi. Salaflardan boshlangan ma’naviy-axloqiy 

qarashlar so‘z haqidagi adabiy mubohasada chuqurlashtiriladi, boblar mantiqan 

bir-birini to‘ldiradi. Shu nuqtayi nazardan, ushbu boblar orasida hukmdor madhi 

kelishi shoir badiiy konsepsiyasiga putur yetkazib, kompozitsion yaxlitlik 

buzilishini teran anglagan Navoiy hukmdor madhini to‘rtinchi bobdan so‘ng 

keltirib, strukturadagi yaxlitlikni asraydi. 

8. Ilk dostonlardagi Alloh va payg‘ambar (s.a.v.)ga atalgan boblar o‘rni  

qat’iy bo‘lib, keyingi boblar tartiboti muallif xos strategiyasini namoyon etadi. 

Nizomiyda bu o‘rin hukmdor Faxruddin Bahromshohga, Dehlaviyda piri murshid 

Nizomiddin Avliyoga, Jomiyda naqshbandiylik silsila namoyandalariga, Navoiyda 

esa ikki asosiy salafga “bo‘shatib berilgan”. Jomiyda hukmdor madhining mavjud 

emasligi muallifning naqshbandiylik tariqatiga rag‘bati bilan aloqador bo‘lib, 

tariqat pirlari hukmdorlardan ustun ijtimoiy-ma’naviy mavqega ega ekanligini 

dalillashdan tashqari dostonning g‘oyaviy markazi homiy hukmdor emas, 

ma’naviy pir ekanligini ko‘rsatadi.  



35 

9. “Tuhfat ul-ahror”dagi “suhbatlar” doston strukturasidagi funksiyasi 

jihatidan Nizomiy va Amir Xusrav dostonidagi “xilvatlar”ga, Navoiy dostonidagi 

“hayratlar”ga o‘xshaydi. Mazkur boblarning barchasi ilk dostonlar yadrosi, uning 

markaziy asosi sanaladi. Ikki salafdagi xilvatlardan chekingan holda “suhbatlar”ga 

o‘rin berilishi Jomiy dostoni strukturasidagi muhim o‘zgarish bo‘lib, bu 

muallifning naqshbandiylikdagi pir-murshid pozitsiyasi doirasidagi qarashlari 

asosida shakllantirilgan hamda dostondagi kuchli tasavvufiy xarakterni dalillaydi. 

Naqshbandiylikdagi “xilvat dar anjuman” (jamoat ichida qalban Alloh bilan birga 

bo‘lish) tamoyili salaflardagi “xilvatlar”dan voz kechib, “suhbatlar”ga o‘rin 

ajratishda muhim asos bo‘lgan. 

10. “Tuhfat ul-ahror”da Jomiy an’anaviy “maqolat” elementini “maqola” 

tarzida taqdim etadi. Bu qismda diniy-tasavvufiy, ma’rifiy-irfoniy qarashlar 

ustuvorligini ko‘rish mumkin. Ba’zi maqolalarda salaflarga izdoshlik kuzatilsa-da, 

asosan, muallif naqshbandiylik tariqatiga xos murshid pozitsiyasida namoyon 

bo‘ladi. Salaflardan ongli chekinish – davrning muhim qatlamiga maxsus maqola 

bag‘ishlanishida kuzatiladi. Mazkur maqolalarda o‘tkir hajv elementlari 

yetakchilik qilib, tanqidiy munosabat ustuvorligini ko‘rish mumkin. 

11. “Hayrat ul-abror” strukturasidagi jiddiy o‘zgartirishlar: poetik mukammal 

basmalani kiritish, annotatsiyaviy xarakterdagi nasriy debochaning shakllanishi, 

na’tlar tuzilmasida an’anadan chekinish, salaflarga atalgan bobni ikkilantirish va 

na’tlardan so‘ng joylashtirish orqali xamsavislikda salaf maqomini yuksaltirish, 

Xoja Bahouddin va Xoja Ubaydullohga atalgan boblar orqali naqshbandiylik 

tariqatiga mansublik va tasavvufiy ruh ustuvorligini ta’minlash, “hayratlar” orqali 

muallif diniy-axloqiy strategiyasining namoyon bo‘lishi, maqolatlarda davr 

insonlarining tavsifiy qiyofalarini shakllantirish orqali hushyorlikka da’vat ruhini 

kuchaytirish kabilar sanaladi.  

12. Nizomiy “Maxzan ul-asror” obrazlarida katta qismni hukmdorlar obrazi 

va omma timsoli tashkil etadi. Bu prinsip muallifning axiylar tariqatiga 

mansubligini dalillab, bu harakatning tarkibi oddiy fuqarolardan tashkil topgani 

bilan chambarchas aloqadordir. Hikoyat qahramoni shoh yoki oddiy inson 

bo‘lishidan qat’i nazar hukmdorlarni xalqqa ko‘rsatgan zulmini fosh etish orqali 

inson manfaatlarini himoya qilish maqsadi ko‘zlanadi. Bu dostonning ijtimoiy-

axloqiy mohiyatini chuqurlashtirib, muallifning axiylik harakatidagi pozitsiyasini 

ham oydinlashtiradi.  

13. Dehlaviy “Matla’ ul-anvor” dostonidagi qahramonlarning katta qismi 

diniy-tasavvufiy obrazlar hisoblanadi. Uchinchi maqolatda Ibrohim Adham, 

beshinchi maqolatda ibodat evaziga Yaratganning rizosini istagan obid, oltinchi 

maqolatda Shibliy va darvesh, to‘qqizinchi maqolatda piri vafo, o‘n birinchi 

maqolatda javonmardlar, o‘n yettinchi maqolatda nazarli pir obrazlari shular 

sirasiga kirib, ular ishtirok etgan hikoyatlar ham diniy-tasavvufiy hikoyatlardir. Bu  

muallifning chishtiylik tariqatiga aloqadorligi bilan bog‘liq shakllantirilgan. 

14. “Hayrat ul-abror”da payg‘ambarlar, tariqat pirlari, sufiylar, tarixiy va 

afsonaviy hukmdorlar, jamiyatning barcha a’zolari, shuningdek, jonivorlar 



36 

obrazlari ham uchraydi. Doston janriy xususiyatlari unda bir-biriga o‘xshamagan, 

jamiyatning turli tabaqa vakillariga mansub ko‘plab ijtimoiy toifalar obrazi 

kiritilishiga sabab bo‘lgan. Ularning asosiy qismi Navoiy tomonidan 

xamsachilikka ilk bor kiritilgan, salaflarda uchramaydigan yetuk obrazlardir. 

Muallif obrazi dostonning bosh qahramoni, ya’ni shoir fikr-u qarashlari doston 

umumiy syujetini boshqaradi, barcha maqolat va hikoyatlar bevosita shoir shaxsi 

bilan bog‘lanadi. 

15. “Hayrat ul-abror”ning tili va ifoda uslubi uning jahonaro shuhrat 

qozonishini ta’minlagan. Unda turkiy, arab, fors va turli dialektdagi so‘zlar, xalq 

poetik ijodiga xos leksik qatlamdan ham foydalanilgan. Dostonda fikrlar muallif 

yoki roviy tilidan bayon etiladi, monolog va dialog singari nutq ko‘rinishlariga 

murojaat qilinadi, ko‘pgina fikrlar Qur’oni karim oyatlari va Hadisi sharifdan 

iqtibos sifatida olingan. Doston uslubi ilmiylik va badiiylik mezonlarining 

mushtarakligida shakllantirilgan.  

16. Toshlijali Yahyobeyning “Gulshan ul-anvor” dostoni ilk dostonlarga 

javobiya bo‘lsa-da, struktura saqlanmagan dostonlar sirasiga kiradi. Strukturaning 

“ma’rifiy-irfoniy mavzular talqinidagi to‘rt fasl” va “avliyolik martabalaridan bahs 

yuritgan yetti martaba” ko‘rinishida tanlanishi muallifning adabiy shaklni 

yangilash barobarida tasavvufiy-ma’naviy kamolot g‘oyalarini chuqurroq anglatish 

istagi bilan aloqadordir. Poetik mukammal basmala, na’tlar strukturasi, mushtarak 

bob va obrazlar Toshlijalining o‘z dostonida Navoiyga suyanganini ko‘rsatadi. 



37 

НАУЧНЫЙ СОВЕТ DSc.03/04.06.2021.FIL.72.09 

ПО ПРИСУЖДЕНИЮ НАУЧНЫХ СТЕПЕНЕЙ ПРИ 

БУХАРСКОМ ГОСУДАРСТВЕННОМ УНИВЕРСИТЕТЕ  
 

НАВОИЙСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

ШАРИПОВА НИГОРА НУРИДДИНОВНА 

ПОЭТИЧЕСКАЯ СТРУКТУРА И СИСТЕМА ОБРАЗОВ ПЕРВЫХ 

ДАСТАНОВ “ХАМСА” 

10.00.02 – Узбекская литература 

 

 

 

 

 

АВТОРЕФЕРАТ  

диссертации доктора наук (DSc) по филологическим наукам 

Бухара – 2026 



38 

Тема диссертации доктора наук (DSc) зарегистрирована в Высшей аттестационной комиссии 

при  Министерстве высшего образования, науки и инноваций Республики Узбекистан за № 

B2022.4.DSc/Fil484. 

Диссертация выполнена в Навоийском государственном университете. 

Автореферат диссертации на трёх языках (узбекском, русском, английском (резюме)) 

размещён на веб-странице Бухарского государственного университета (www.buxdu.uz) и 

информационно-образовательном портале «ZiyoNet» (www.ziyonet.uz). 

Научный консультант:   Болтабаев Хамидулла 

доктор филологических наук, профессор 

Официальные оппоненты:  Хамраев Жумакул 

доктор филологических наук, профессор 

Салохий Дилором Исомиддин кизи 

доктор филологических наук, профессор 

Эшонкулов Хусниддин Примович 

доктор филологических наук (DSc), профессор 

Ведущая организация:  Ургенчский государственный университет 

Защита диссертации состоится «__» _____________ 2026 года в …. :..... часов на заседании 

Научного совета DSc03/04.06.2021.Fil.72.09 при Бухарском государственном университете (Адрес: 

200118, г. Бухара, ул. М.Икбола, 11. (+99865221-29-14, faks: (+99865221-29-14, Email: 

buxdu@buxdu.uz), 

С диссертацией можно ознакомиться в Информационно-ресурсном центре Бухарского 

государственного университета (зарегистрирована под номером _____). (Адрес: 200118, г. Бухара, 

ул. М.Икбола, 11. Тел (+99865221-29-14, faks: (+99865221-29-14) 

Автореферат диссертации разослан “_____”_______________________2026 года. 

(Реестр протокола рассылки №___ от “_____”_____________________2026 года). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ё.С.Саидов 

Председатель Научного совета по 

присуждению ученых степеней, доктор  

филологических наук, профессор 

    А.Р.Ахмедов 

Ученый секретарь Научного совета по 

присуждению ученых степеней, кандидат 

филологических наук, профессор 

Д.З.Раджабов 

Председатель научного семинара при 

Научном совете по присуждению ученых 

степеней, доктор филологических наук, 

профессор  

http://www.samdu.uz/
http://www.ziyonet.uz/


39 

ВВЕДЕНИЕ (аннотация диссертации доктора наук (DSc)) 

Актуальность и востребованность темы диссертации. В мировом 

литературоведении особое внимание уделяется творчеству и исследованию 

духовного наследия всемирно известных творческих деятелей,  сыгравших 

важную роль в развитии художественно-эстетической мысли. В частности, 

исследование творчества представителей персидской и тюркской 

классической литературы, внесших своим плодотворным творчеством 

большой вклад в развитие мировой науки и занимающих важное место в 

мировой литературе, семантико-структурных особенностей редких дастанов, 

считающихся шедеврами цивилизации, поэтики образов на основе 

современных подходов и принципов является актуальной задачей и 

открывает путь к целостному пониманию художественной мысли Древнего 

Востока. 

Актуальным стало определение теоретических основ написания хамса, 

считающегося одной из важнейших научных проблем мирового 

литературоведения, научное обоснование постепенного развития этого 

великого литературного явления, сформировавшегося на основе персидской 

литературы и достигшего зрелости в лоне тюркской литературы, изучение 

жанрового характера, лексико-семантических, композиционно-структурных 

аспектов, системы образов, проблем языка и стиля дастанов, входящих в 

«Хамса», на основе современных научных принципов и критериев 

литературоведения. Написание хамса рассматривается как 

общенациональный процесс, и применение опыта исторической поэтики к 

творчеству авторов хамса, обоснование композиционно-тематических 

закономерностей, поэтической структуры и типологии каждого дастана в 

рамках литературной структуры, изучение поэтики образов в сравнительном 

аспекте открывает новую страницу в мировой науке. 

В последние годы, в процессе стремительных реформ, проводимых в 

нашей стране, большое внимание уделяется ознакомлению мира с нашим 

национальным и духовным наследием, знакомству нашего народа с 

творчеством учёных, занимающих высокое место в мировой литературе и 

науке. В частности, серьёзную разработку получили вопросы ознакомления 

нашего народа с творчеством великих учёных, выявления взаимосвязи 

Алишера Навои с его предшественниками в мировом искусстве написания 

хамса. В частности, уважаемый Глава государства объявил 2025 год «Годом 

Алишера Навои» в Навоийской области, где мы проживаем, «в целях 

дальнейшего изучения бессмертного наследия великого гуманиста, 

поборника справедливости и добра, покровителя науки, культуры, искусства 

и литературы Алишера Навои, имеющего общечеловеческое значение, и 

всестороннего обеспечения нашего народа и народов мира этим великим 

богатством»1. И это очевидно, что стимулирование «систематических 

 
1 O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining “Buyuk shoir va mutafakkir Mir Alisher Navoiy ijodiy merosini yurtimiz 

va jahon miqyosida keng targ‘ib qilish hamda Navoiy viloyatida “Alisher Navoiy yili”ni yuqori darajada o‘tkazish 

chora-tadbirlari to‘g‘risida” 2025-yil 7-fevraldagi PQ-43-sonli qarori. https://lex.uz/en/docs/-7369484 

https://lex.uz/en/docs/-7369484


40 

научных исследований в нашей стране и за рубежом с целью поднять 

изучение наследия Алишера Навои на более высокий уровень» становится 

как никогда важным. Это обусловливает необходимость глубокого изучения 

творчества Навои и научного обоснования его индивидуального стиля, 

отличного от стиля его предшественников. 

Данное диссертационное исследование в определенной степени служит 

выполнению задач, намеченных в Указах и Постановлениях Президента 

Республики Узбекистан: Указ Президента Республики Узбекистан № УП-60 

от 28 января 2022 года «О Стратегии развития Нового Узбекистана на 2022-

2026 годы»,  Постановление Президента Республики Узбекистан за №ПП-

2995 от 24 мая 2017 года «О мерах по дальнейшему совершенствованию 

системы хранения, исследования и пропаганды древних письменных 

источников», Постановление  Президента Республики Узбекистан за №ПП-

2909 от 20 апреля 2017 года «О мерах по дальнейшему развитию системы 

высшего образования», Постановление Президента Республики Узбекистан 

за №ПП-3271 от 13 сентября 2017 года «О программе комплексных мер по 

развитию системы издания и распространения книжной продукции, 

повышению культуры чтения», Постановление Президента Республики 

Узбекистан за №ПП-4865 от 19 октября 2020 года «О широком праздновании 

580-летия со дня рождения великого поэта и мыслителя Алишера Навои», 

Постановление Президента Республики Узбекистан за №ПП-43 от 7 февраля 

2025 года «О мерах по широкой популяризации творческого наследия 

великого поэта и мыслителя Мир Алишера Навои в стране и мире и 

проведению на высоком уровне «Года Алишера Навои» в Навоийской 

области», Послание Президента Республики Олий Мажлису и народу 

Узбекистана от 21 декабря 2022 года, а также в других нормативно-правовых 

документах Республики Узбекистан, касающихся данной сферы 

деятельности. 

Соответствие исследования  приоритетным направлениям развития 

науки и технологий республики. Данное исследование выполнено в 

соответствии с приоритетным направлением развития науки и технологий 

республики I. «Формирование системы инновационных идей и пути их 

реализации в социально-правовом, экономическом, культурно-духовном и 

образовательном развитии информационного общества и демократического 

государства». 

Обзор зарубежных научных исследований по теме диссертации.2  В 

мировом литературоведении традиция эпической поэзии в восточной 

классической литературе и её прогрессивное развитие, научно-теоретические 

основы литературной традиции, семантические и структурные 

закономерности, система поэтических образов, а также вопросы 
 

2 Dissertatsiya mavzusi bo‘yicha xorijiy ilmiy tadqiqotlar jahonning quyidagi yetakchi oliy ta’lim muassasalarida 

olib borilgan: https://islamosfera.ru, https://iransegodnya.ru, https://dic.academic.ru, https://cheloveknauka.com,  

https://www.berkeley.edu, https://www.worldhistory.org, https://www.britannica.com, http://new.huji.ac.il/en, 

https://um-surabaya.ac.id/ums/, https://www.academia.edu, https://donishju.net, https://donish.org/ru, 

https://kmt.tj/ru, https://donishkhona.tj, https://www.istanbul.edu, https://www.psu.edu/, www.msu.ru, www.csu.ru, 

www.gsu.bl, http://www.nuu.uz, www.niu.uz, www.nsu.uz. 

https://islamosfera.ru/
https://dic.academic.ru/
https://cheloveknauka.com/
https://www.berkeley.edu/
https://www.britannica.com/
https://um-surabaya.ac.id/ums/
https://www.academia.edu/
https://donish.org/ru
https://kmt.tj/ru
https://donishkhona.tj/
http://www.nuu.uz/


41 

литературного влияния в персидском, тюркском, османско-турецком дастане, 

общее и отличное в первых дастанах пяти эпох, художественная концепция и 

проблемы индивидуального стиля, присущие каждому автору, изучаются 

ведущими научными центрами и высшими учебными заведениями мира. 

Cambridge University, Oxford University, Yale University, (Англия), Институт 

восточных рукописей в Санкт-Петербурге, Институт востоковедения 

Российской академии наук (Россия), Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara üniversitesi, İstanbul Topkapı üniversitesi, Karabük 

üniversitesi (Турция), Azerbaycan Milli elmler akademiyasi Nizami adına 

Ədəbiyyat institutu va Z.Bünyadov adına Şərqşünaslıq institutu, Azərbaycan Dillər 

Universiteti (Азербайджан), Академияи миллии илмҳои Тоҷикистон,  

Донишгоҳи Миллии Тоҷикистон,  Институти забон, адабиёт, шарқшиносӣ ва 

мероси хатии ба номи Абу Абдуллоҳ Рӯдакӣ, Донишгоҳи давлатии Хуҷанд 

ба номи академик Б.Ғафуров (Таджикистан), Институт узбекского языка, 

литературы и фольклора Академии наук Республики Узбекистан, 

Национальный университет Узбекистана, Ташкентский государственный 

университет востоковедения, Самаркандский государственный университет, 

Бухарский государственный университет, Ташкентский государственный 

университет узбекского языка и литературы имени Алишера Навои, 

Навоийский государственный университет (Узбекистан). 

В мировом хамсоведении исследуется ряд приоритетных направлений 

комплексного изучения структуры дастанов, включая выявление сходств и 

различий между дастанами «Хамса», созданными на разных языках; 

раскрытие каждой части структуры в связи с художественной концепцией 

автора и социально-политическими факторами; обоснование связи с 

литературной традицией Низами и особенностей стиля в написании хамса. 

Исследования Ю.Э. Бертельса сосредоточены на литературных истоках 

первых дастанов «Хамса», влиянии «Хадикат ул-хакойик» Хакима Санои на 

дастан Низами; особое внимание уделяется семантическим и структурным 

аспектам первых дастанов Низами и Джами, а также их связи с ранними 

дастанами Навои.3  А. Крымский выявил влияние дастанов Низами, в 

частности «Махзан ул-асрор», на эпическую поэзию своего времени и 

последующего периода, а также рассмотрел вопросы традиций и новаторства 

в дастане.4 

В турецком литературоведении Фуад Купрулу был одним из первых, кто 

обратил внимание на Навои и его дастаны5, а Мухаммад Сабир Алишер 

Навои создал специальное исследование, посвящённое месту дастана 

«Хайрат ул-аброр» в тюркской «Хамса», его связи с первым дастаном 

предшественников, его структуре и сути.6  Навои, его творчество, 

возникновение «Хамса» и структурные дастаны нашли широкое отражение в 

 
3 Бертельс Е.Э. Избранные труды. Низами и Фузули. – М.: Наука, 1962; Бертельс Е.Э. Избранные труды. 

Навои и Джами. – М.: Наука, 1965. 
4 Крымский А. Низами и его современники. – Боку: Элм, 1981. 
5 Köprülü F. Alı Şır Nevaı. – Istanbul: Maarif Matbaası, 1941. 
6 M. Sabır. Alı Şır Nevaı.  Hayretül-Ebrar. Doktora Tezı, İstanbul Ünıversıtesı, 1961. 

https://openlibrary.org/publishers/Maarif_Matbaas%C4%B1


42 

исследовании Агаха Сирры Левенда.7 Кемаль Эларслон подробно описал 

эпическую поэзию Навои в контексте тюркской литературы XV века.8 

Хайруллах Аджар собрал в рамках одного исследования конкретные отклики 

на дастаны Низами в частности, на дастан «Махзан ул-асрор» в османско-

тюркской литературе9,  в то время как Айша Саглам Тошлиджали Яхъёбей 

исследовал персидскую и тюркскую традицию написания хамса с разных 

точек зрения в рамках своего анализа и его дастана «Гюльшан ул-анвар».10 

Эркан Туркман создал обширное монографическое исследование личности и 

творчества Дехлави11, а Мехмет Арслон целенаправленно изучал развитие 

традиции Хамсанави в турецкой литературе12. 

В азербайджанском литературоведении Хамид Араслы был одним из 

первых, кто обратил внимание на взаимосвязь Низами и Навои в традиции 

написания хамса13, в то время как Нушиба Арасли изучала это направление 

исследований в целостном, монографическом плане на примере творчества 

Низами и турецкой литературы.14 Газанфар Алиев, наряду с изучением 

влияния Низами на восточную литературу, рассматривает эпическую поэму 

«Махзан ул-асрор», её семантико-структурные аспекты и эссе, посвящённые 

этой поэме.15  Джаннат Нагиева, проясняя взаимосвязь азербайджанской 

литературы с творчеством Алишера Навои, исследовала влияние 

азербайджанской литературы в «Хайрат ул-аброр».16  Халил Юсуфли 

опубликовал научно-критический текст дастана «Махзан ул-асрор» на 

азербайджанском языке со специальным предисловием.17 

В Таджикистане также опубликован ряд исследований, посвящённых 

раннему дастану «Хамса». Профессор Эргашали Шодиев, специально 

изучавший вопросы персидского и тюркского искусства написания хамса в 

контексте творчества Навои и его предшественников, в широком плане 

исследовал вопросы отношения к традиции и новаторству в «Хайрат ул-

аброр».18  В области изучения произведений Джами важным звеном являются 

исследования Аълохана Афсахзода. В его исследованиях широко 

анализируется дастан Джами, особое внимание уделяется дастану «Тухфат 

 
7 Levend A.S. Ali Şir Nevaı. Hayatı, sanatı ve kişiligi. I. Cilt. Ankara: Türk Tarih kurumu basimevi, 1965. 
8 Eraslan K. XV. Yuzyıl Çağatay Edebiyatı. Buyuk Türk Klasikleri,Tarih-Antoloji-Ansiklopedi, İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 1986. 
9 Nizami-yi Gencevi’nin “Mahzenü’l-Esrar” mesnevisine Osmanli sahasinda yazilmiş türkce nazireler  / Hazırlayan 

H.Acar. Diyarbakır, 2002. 
10 Sağlam A. Taşlicali Yahyâ bey ve Hamse’si. Doktora tezi. – Diyarbakır, 2016. 
11 Türkmen E. Emir Hüsrev·i Dihlevi’nin hayatı, eserleri ve edebi şahsiyeti. – Ankara, 1988. 
12 Arslan M. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, Cilt 5, Sayı 9, 2007. – S.305-322. 
13 Арасли Ҳ. Навоий ва озарбайжон адабиёти // Ўзбек тили ва адабиёти.  – Тошкент, 1968. 3-сон. – Б. 43–48. 
14 Араслы Н. Низами и турецкая литература. Дисс. ... канд. филол. наук. – Баку, 1969; Араслы Н. Низами вə 

түрк əдəбијјаты. – Бакы: Елм, 1980. 
15 Алиев Г. Темы и сюжеты Низами в литературах народов Востока. – М.: Наука, 1985. 
16 Нагиева Дж. Алишер Навоий и азербайджанская литература (XV-XIX вв.). – М., 1986. 
17 Xəlil Yusifli. Nizami Gəncəvi və onun “Sirlər xəzinəsi” poemasi // Nizami Gəncəvi Sirlər xəzinəsi. – Baki, 2004. 
18 Шодиев Э. Алишер Навоий ва унинг салафлари. – Ленинобод: ЛенДПИ, 1957; Шодиев Э. Алишер Навоий 

ва форс тожик адиблари. – Т.: Ўқитувчи, 1989; Шодиев Э. «Хамса» ва форс-тожик адабиёти // Алишер 

Навоий “Хамса”си (тадқиқотлар). – Тошкент: Фан, 1986. – Б.90-102. 



43 

ул-ахрор» и его структурно-семантическим закономерностям.19  Профессор 

Мухаммад Хабиб, один из первых исследовавших творчество Дехлеви, 

обратил важное место дастана «Матла ул-анвар» в эпической поэзии.20  В 

научных исследованиях Мухаммада Вахида Мирзо рассматриваются взгляды 

автора на чиштизм в этом дастане21. Литературовед Мухаммадвафо Бакаев в 

своих исследованиях сосредоточился на различиях между дастаном Дехлеви 

и «Махзан ул-асрор» Низами,22  а Абдусалом Абдукодиров, наряду с 

изучением творчества Алишера Навои и персидской литературы, также 

уделял внимание традициям и новациям в дастанах Навои и Джами.23  

Индийский учёный Шарифхусайни Косими специально изучал общие и 

различные черты в дастанах Джами и Дехлеви.24 Исследователь О. 

Абдуллоев в сравнительном аспекте прояснил соотношение дастанов «Матла 

ул-анвар» и «Хайрат ул-аброр».25 

Степень изученности проблемы. В мировом литературоведении 

проведены исследования, посвященные некоторым особенностям первых 

дастанов в «Хамса» Низами Гянджеви, Хусрава Дехлеви, Абдурахмона 

Джами и Алишера Навои. 

В частности, в российском26  литературоведении уделяется внимание 

научно-теоретическим проблемам, присущим ранним дастанам пятерицы, в 

контексте проблем восточной литературы, в частности, хамсаведения. В ряде 

исследований, проведенных в турецком27, азербайджанском28, таджикском29 

 
19 Афcаҳзод А. Лирика Абд ар-Рахмана Джами. Проблемы текста и поэтики. – М.: Наука, 1988; Афсаҳзод А. 

Рўзгор ва осори Абдурраҳмони Ҷомӣ. – Душанбе: Дониш, 1980; Афсаҳзод А. Адабиёти форсу тоҷик дар 

нимаи дуввуми асри XV. – Душанбе: Дониш, 1987; Афсаҳзод А. Ҷомӣ-адиб ва мутафаккир. – Душанбе: 

Ирфон, 1989; Афсаҳзод А. Мавлоно Aбдураҳмони Ҷомӣ – адиб ва мутафаккири номӣ. – Душанбе: Адиб, 

2014. 
20 Mohammed Habib. Hazrat Amir Khusrau of Delhi. – Delhi, 2007. – Б.95. 
21 Mohammed Wahid Mirza. The life and works of Amir Xusrau. – Calcutta, 1935. 

https://tg.wikipedia.org/wiki/ХусравиДеҳлавй. 
22 Бақоев М. Ҳаёт ва эжодиёти Хусрави Деҳлавий. – Душанбе: Дониш, 1975. 
23 Абдуқодиров А. Амир Алишер Навоӣ ва шоирони классикии тоҷик. – Хуҷанд: Хуросон, 2007; 

Абдуқодиров А. Мавлоно Абдураҳмони Ҷомӣ ва Амир Алишер Навоӣ. – Хуҷанд: Нури маърифат, 2014. 
24 Қосимӣ Ш. Алоқамандии Ҷомӣ бо осори Амир Хусрави Деҳлавӣ // Рӯдакӣ. Фаслномаи адабӣ-фарҳангии 

Ройзании фарҳангии Сафорати Ҷумҳурии Исломии Эрон дар Тоҷикистон. Соли понздаҳум, шумораҳои 42-

43, баҳор ва тобистони 2014. – C. 20-28. 
25 Абдуллаев О. Суннат ва ва навоварӣ дар маснавиҳои “Maтлаъ ул-анвор”и Амир Хусрави Деҳлавӣ ва 

“Ҳайрат ул-аброр”и Амир Алишери Навоӣ // Номаи донишгоҳ, 2020, 2. – C. 12-21. 
26 Бартольд В.В. Могила поэта Низами. Сочинения, I-II часть. Москва, 1963; Конрад Н.И. Запад и Восток 

(статьи).  – М.: Главная редакция Восточной литературы, 1972; Конрад Н.И. Ренессанс ва Навоий // Жаҳон 

адабиёти. – Т., 2006. Февраль. – Б. 126-130; Конрад Н.И. Алишер Навоий // Тафаккур. 1997. № 10. – Б. 38-41; 

Бертельс А.Е. Предисловие к поэме “Сокровишница тайн”. – М.: Гихл, 1959. – С. 5-16; Бертельс Е.Э. Низами 

(творческий пут поэта). – М., 1956; Жирмунский В.М. Алишер Навои и проблема Ренессанса в литературах 

Востока // Литература эпохи возраждения и проблема всемирной литературы. – М.: Наука, 1967; Малов С.Е. 

Мир Алишер Навои в истории тюркских литератур и языков Средней и Центральной Азии. Известия 

академии наук союза ССР отделение литературы и языка, 1947, том VI, вып. 6; Мусульманкулов Р. 

Персидско-таджикская классическая поэтика (X—XV вв.) – М.: Наука, 1989; Серебряный С.Д. Об одном 

сюжетном архетипе в работах по истории Индии // Published in: Building Bridges between India and Russia. A 

Festschrift for Prof. J.P.Dimri. Kolkata: Power Publishers, 2012. 
27 Köplülüzade F.M. Eski shairlerimiz Divan edebiyatı antolojisi. İstanbul, 1949; Çetıdağ Y. Alı Şır Nevaı: hayatı, 

sanatı va eserları; Fatıh Ünıversıtesı. – Istanbul, 2005; Kocaman S. Taşlicali Yahya bey’in Kanuni Sultan 

Suleyman’a sundugu kasideler uzerine bir yorum denemesi. Yüksek lisans tezi. İstanbul, 2005; Amil Çelebioğlu, 

Kanüni Devri Türk Edebiyati, Istanbul, 1994; Çavuşoğlu M. Yahya Bey, İslam Ansiklopedisi, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Millî Eğitim Basımevi, 1986; 

https://tg.wikipedia.org/wiki/


44 

и  узбекском30 литературоведении, анализируется специфическая роль 

дастана в «Хамса», взаимосвязь Навои с его предшественниками, 

интерпретация некоторых образов в дастане, а также некоторые социальные, 

нравственные, философские и дидактические идеи поэта. 

Некоторые особенности дастана «Хайрат ул-аброр» изучали такие 

учёные, как Фитрат, А.Саадий, Ойбек, Шайхзода, О.Шарафиддинов, 

В.Зохидов, И.Султан, А.Хайитметов, А.Каюмов, А.Абдугафуров, 

Т.Джалолов, М.Мухиддинов, С.Хидриназаров31. В исследовании «Концепция 

 
28 Ağayev Ə. Nizami və dünya ədəbiyyatı. Bakı, 1964; Араслы Н. Низами вə түрк əдəбијјаты. Бакы: Елм, 1980; 

Azadə R. Nizami Gəncəvi (həyat və sənəti). Bakı, 1979; Arasli N. Nəvoi va Azerbaycan ədəbiyyati // Əlishir Nəvoi 

Azerbaycan ədəbiyyatşünasliğinda. – Baki: Qartal, 2009; Bağirov A. Y.E. Bertels və Azərbaycan ədəbiyyati. Bakı: 

Elm, 2007; Qasımzadə F. “Məxzən-ül-əsrar” əsəri haqqında, (Müqəddimə), Nizami, Sirlər Xəzinəsi. – Bakı, 1940; 

Hacı S. Nizami Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” və Əlişir Nəvainin “Heyrət ül-əbrar” poemalarının müqayisəli təhlili // 

Əlişir Nəvai və Azərbaycan ədəbiyyatı. Beynəlxalq elmi konfransın materialları. – Bakı: 2017. – Б. 46-58; Xəlil 

Yusifli. Nizami Gəncəvi və onun “Sirlər xəzinəsi” poemasi // Nizami Gəncəvi Sirlər xəzinəsi. Baki, 2004; 

Allahverdiyeva Z. Əlişir Nəvainin “Heyrət ül-əbrar” va “Farhad va Şirin” əsərlarində konseptual va kulturoloji 

prinsiplər // Алишер Навоий ижодий меросининг умумбашарият маънавий-маърифий тараққиётидаги ўрни 

номли халқаро илмий конференция материаллари. – Навоий, 2017. – Б. 125-127; Нагисойлу М. Алишер 

Навои и азербайджанская поэзия // Алишер Навоий ижодий меросининг умумбашарият маънавий-маърифий 

тараққиётидаги ўрни номли халқаро илмий конференция материаллари. – Навоий, 2018. – Б. 129-132; 

Маммедли Н. Суфизм в творчестве Низами // Низами Гянджеви – 880. Сборник научных статей / коллектив 

авторов. Составитель Ш. Н. Камалова – Санкт-Петербург: СУПЕР Издательство, 2022; Mammedova E. 

Nizami Gencevi ve ahilik. Hazar üniversitesi öğretim üyesi // Xəzər xəbər jurnali, 2015; Гаджиева В. Религиозные 

воззрения Низами Гянджеви (на основе анализа поэтической лексики поэмы “Сокровищница тайн”) // 

Низами Гянджеви – 880. Сборник научных статей / коллектив авторов. Составитель Ш. Н. Камалова – 

Санкт-Петербург: СУПЕР Издательство, 2022. 
29 Олимов К. Ахтари табноки ирфон ва адабиёти тоҷику форс. – Душанбе, 2008; Ogʻa Ahmad. Haft Osimon. 

Kalkutta, 1873; Низомӣ М.,Собиров Л. Таҳлили муқоисавии “Туҳфат ул-аҳрор”-и Ҷомӣ ва “Махзан ул-

асрор”-и Низомии Ганҷавӣ. // Вестник Бохтарского государственного университета Имени Носира Хусрава 

(научный журнал) серия гуманитарных и экономических наук, 1/1 (107). – Бохтар, 2023. 
30 Айний С. Алишер Навоий “Хамса”си. – Т.: Фан, 1978; Ҳайитметов А. Навоийнинг адабий-танқидий 

қарашлари. – Т., 1959; Ғаниева С. Алишер Навоий. – Т., 1968; Маллаев Н. Сўз санъатининг гултожи – Т.: 

Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 1991; Шу муаллиф. Алишер Навоий ва халқ ижодиёти. 

– Т.: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 2015; Рустамов А. Навоийнинг бадиий маҳорати. 

– Т.: Адабиёт ва санъат, 1979; Ғанихўжаева Н. “Хамса” ҳикоятлари. – Т.: Фан, 1986; Эркинов С. “Хамса” 

анъаналари // Алишер Навоий “Хамса”си. Тадқиқотлар. – Т.: Фан, 1986. – Б.127-142; Рустамов А. “Ҳайрат-

ул-аброр”даги биринчи сарлавҳанинг шарҳи: [“Хамса”нинг 500 йиллигига] // Шарқ юлдузи. – 1985. – № 11. 

– Б. 135–139; Эркинов А. Алишер Навоий “Хамса”си талқинининг XV-XX аср манбалари. Филол. фан. док. 

дисс. – Т., 1998. 
31 Фитрат. Инсоният ҳақида Навойининг фикри. – Т.: Мусулмон Иштирокиюн фирқаларининг ўлка бюроси 

ҳузуридаги нашриёт шўъбаси, 1919. Қисқартирилган қайта нашри: Сирли олам. – 1991. – №2. – Б. 6-8; 

Саъдий А. Творчество Навои как высший этап узбекской классической литературы (Док.дисс.раб), – Т., 

1945-1948; Ойбек. Ўн учинчи том. Ўн тўққиз томлик. МАТ. – Т.: Адабиёт ва санъат нашриёти, 1972; 

Шайхзода М. Ғазал мулкининг султони. Асарлар. Олти томлик. Тўртинчи том.– Т.: 1972; Шарафиддинов О. 

Алишер Навоий. – Т.: Ғ.Ғулом номидаги бадиий адабиёт нашриёти, 1971; Зоҳидов В.  Улуғ шоир ижодининг 

қалби. – Т.: Ўзбекистон, 1970; Иззат Султон. Навоийнинг қалб дафтари. – Т.: Ғ.Ғулом номидаги бадиий 

адабиёт нашриёти, 1969; А.Ҳайитметов. “Ҳайрат ул-аброр”да услуб ранг-баранглиги // Навоийнинг ижод 

олами. – Т. Фан, 2001. – Б.27-45; Шу муаллиф. Навоийхонлик суҳбатлари. – Т.: Ўқитувчи, 1993; Қаюмов А. 

“Ҳайрат ул-аброр” талқини. Асарлар. 1-жилд. 1-китоб. – Т.: MUMTOZ SO`Z, 2008; Абдуғафуров А. Навоий 

сатираси. – Т.: Фан, 1968. Шу муаллиф. Буюк бешлик сабоқлари. – Т.,1995; Шу муаллиф. Навоий ижодида 

сатира. – Т.: Фан, 1972; Жалолов Т. Хамса талқинлари. – Т.: Ғафур Ғулом номидаги Адабиёт ва санъат 

нашриёти, 1968; Воҳидов Р. Алишер Навоий ва илоҳиёт. – Бухоро: Бухоро нашриёти, 1994; Воҳидов Р. 

Шарқнинг буюк алломаси. – Т.: Фан, 1989; Воҳидов Р. Алишер Навоийнинг ижод мактаби. – Бухоро: 

Бухоро, 1994; Муҳиддинов М. Алишер Навоий ва унинг салафлари ижодида инсон концепцияси. 

(“Хамса”ларнинг биринчи достонлари асосида). Филол.фан.док.дисс. – Т., 1995; Хидирназаров С. Алишер 

Навоий “Ҳайрат ул-аброр” достони: достонда типология ва поэтик архитектоника масаласи. 

Филол.фан.ном.дисс. – Т., 1990; Imomnazarov M. Jomiy “Xamsa” yozganmi? // “O‘zbekiston adabiyoti va 

san’ati” gazetasi. 2005. 



45 

человека в творчестве Алишера Навои и его предшественников» (на 

материале первых дастанов «Хамса»), проведенном проф. М.Мухиддиновым, 

в монографическом плане подробно исследован вопрос совершенного 

человека в первых дастанах Навои и его предшественников, а литературовед 

С.Хидриназаров в исследовании «Дастан Алишера Навои «Хайрат ул-аброр»: 

вопрос типологии и поэтической архитектоники в дастане» уделил внимание 

композиционной структуре дастана, типологическому исследованию и 

поэтической архитектонике. Специальные исследования философских 

корней раннего дастана «Хамса», которому в хамсаведении уделено мало 

внимания, в связи с произведением Санои Газнави «Хадикат ул-хакика», 

сравнивающим его с поэтми предшественниками раннего дастана – Низами 

Гянджеви, Хусравом Дехлеви, Абдурахманом Джами, а также с 

аналогичными дастанами, созданными в османской турецкой литературе XVI 

века, по семантико-структурному и образному строю, а также доказывающим 

художественное мастерство Хазрата Навои в вопросах типологии, сюжета, 

поэтики образов, поэтического размера, рифмы и стиля, не проводились. 

Академик А. Каюмов также подчёркивает в своём исследовании, что он 

рассматривает идейно-художественное содержание «Хайрат ул-аброр», не 

сравнивая его с произведениями других поэтов - авторов хамса32. Это 

свидетельствует о необходимости обоснования индивидуального стиля 

Алишера Навои и выяснения философских корней раннего дастана на 

примере искусства написания дастана периода до Низами, а также изучения в 

широком аспекте семантико-структурных, образно-стилистических проблем 

первых дастанов «Хамса». Исходя из этой научной и жизненной 

необходимости, данное исследование оформлено в виде диссертации. 

Связь диссертационного исследования с планом научно-

исследовательских работ высшего учебного зведения, в котором 

выполнена диссертация. Диссертация выполнена в рамках плана научно-

исследовательских работ Навоийского государственного университета по 

направлению «Новые принципы изучения узбекской классической 

литературы». 

Целью исследования является научно-теоретическое исследование 

композиционно-структурных, идейно-семантических и лексико-

стилистических особенностей дастана Алишера Навои «Хайрат ул-аброр» в 

контексте поэтической структуры и системы образов первых  дастанов 

«Хамса». 

Задачи исследования: 

выявить первые философские корни написания хамса на примере 

дастана «Хадикат ул-хакика» Санои Газнави и его творческое влияние на 

дастаны «Махзан ул-асрор» Низами Гянджеви и «Хайрат ул-аброр» Алишера 

Навои; 

доказать, что базовая структура раннего дастана, созданная на основе 

«Махзан ул-асрор», была обновлена в последующих дастанах «Матла ул-

 
32 Қаюмов А. “Ҳайрат ул-аброр” талқини. Асарлар. 1-жилд. 1-китоб. – Т.: MUMTOZ SO`Z, 2008. – Б.9 



46 

анвор» и «Тухфат ул-ахрор» в зависимости от художественной концепции 

автора и религиозно-просветительских взглядов; 

выявить последовательность и самобытность в архитектонике «Хайрат 

ул-аброр» на основе семантико-структурных закономерностей первых  

дастанов «Хамса»; 

раскрыть особенности обновления системы образов дастана «Хайрат ул-

аброр» на примере исследования образов в дастанах «Махзан ул-асрор» и 

«Матла ул-анвор»; 

выявить влияние «Хайрат ул-аброр» на османско-турецкую литературу 

через семантико-структурные особенности и поэтику образов дастана 

«Гюльшан ул-анвор» Тошлиджали Яхъёбея; 

раскрыть художественное мастерство поэта в вопросах размера, рифмы, 

языка и стиля «Хайрат ул-аброр». 

Объектом исследования определены различные издания дастана 

Алишера Навои «Хайрат ул-аброр» в контексте дастанов Низами Гянджеви 

«Махзан ул-асрор», Хосрова Дехлеви «Матлаъ ул-анвор», Абдуррахмана 

Джами «Туҳфат ул-ахрор», а также Санои Газнави «Хадиқат ул-хакика» и 

Тошлыджали Яхьябея «Гулшан ул-анвор», привлечённых для 

сопоставительного анализа. 

Предметом исследования является поэтическая структура «Хайрат ул-

аброр» Алишера Навои наряду с ранними дастанами «Хамса», вопросы 

художественного мастерства поэта, отраженные в поэтической структуре, 

системе образов, типологическом построении, размере, рифме, языке и стиле. 

Методы исследования. При проведении исследования соблюдены 

принципы историчности, логики и дополнительности, применен системный 

подход к проблеме. Также использованы методы системного подхода, 

классификации, научного комментария, историко-сравнительного и 

сравнительно-типологического анализа. 

Научная новизна исследования заключается в следующем: 

в процессе научного обоснования первых философских истоков 

искусства написания хамса, выявления влияния дастана Санои Газнави 

«Хадикат ул-хакика» на дастан Низами Гянджеви «Махзан ул-асрор»  

определено литературно-эстетическое влияние не только на дастан первого 

предшественника, но и на дастаны Хусрава Дехлеви, Абдурахмона Джами, 

Алишера Навои, в частности, доказана художественно-философская 

преемственность дастанов Алишера Навои «Хайрат ул-аброр» и «Лисон ут-

тайр» с «Хадика» с семантической точки зрения через главы и рассказы; 

сравнительно изучена композиция произведений «Махзан ул-асрор», 

«Матла ул-анвор», «Тухфат ул-ахрор», актуализирована структура первого 

дастана, сформированная в них, в соответствии с художественной 

концепцией автора, религиозно-суфийскими взглядами, общественно-

политической и культурной жизнью, что подтверждается на примере 

структурно-семантического построения и расположения во вступительной 

части, маколатах и хикоятах. В частности, принципиальное различие 

“hayratlar” в дастане Навои от “xilvatlar” в дастанах Низами и Дехлеви, а 



47 

также от “suhbatlar” в дастане Джами подтверждается вынесением автором 

понятия “hayrat” в центр дастана, в заглавие произведения; 

образы в дастанах «Махзан ул-асрор», «Матла ул-анвор», «Хайрат ул-

аброр» всесторонне проанализированы в зависимости от темы произведения 

и классифицированы по таким группам, как главный герой дастана – сам 

автор, описательные персонажи во вступлении и статьях, а также 

художественные образы в хикоятах и притчах. Обновление образов в 

дастанах Низами и Амира Хусрава в дастане Навои, в зависимости от 

просветительско-суфийских взглядов автора, осуществлено на примере 

образов и персонажей, отсутствовавших у предшественников и впервые 

представленных в «Хайрат ул-аброр»; 

на основе семантико-структурного анализа дастана «Гулшан ул-анвор» 

Тошлиджали Яхёбея выявлена взаимосвязь «Хайрат ул-аброр» Алишера 

Навои с османско-тюркской литературой, а также проводится сравнительное 

исследование вопросов традиций и новаторства в первых эпических поэмах 

Низами, Навои и Тошлиджали. На основе анализа главы басмала, строк 

васфов и мероджнома, общих сюжетов и образов в дастане доказано, что 

автор опирался на «Хайрат ул-аброр», а не на «Махзан ул-асрор» при 

семантико-структурном построении «Гульшан ул-анвор»; 

доказано, что новаторство и высокое художественное мастерство в 

художественности дастана Алишера Навои «Хайрат ул-аброр» научно 

обоснованы, в сравнении с ранними дастанами предшественников, научно 

обоснованы особенности поэтического размера дастана, классическая 

система рифмовки, разнообразные речевые формы в произведении, 

индивидуальный поэтический стиль автора, и художественно-эстетические 

аспекты и просветительско-суфийские идеи произведения являются 

первоосновой духовного развития молодежи Третьего Возрождения Нового 

Узбекистана. 

Практические результаты исследования: 

научные выводы, полученные в результате исследования, помимо 

обогащения узбекской и мировой науки литературоведения новыми научно-

теоретическими знаниями, служат созданию совершенного поколения 

рабочих программ, учебников и учебных пособий; 

в традиции «Хамса» ранее не получавший должного внимания аспект 

генезиса первых дастанов был прояснён на материале дастана Санои 

«Хадикат», что позволило установить: композиционные модели ранних 

дастанов, сформировавшиеся в персидской литературе, в тюркской 

литературной традиции достигли наивысшей степени поэтико-структурной 

завершённости в «Хамса» Алишера Навои; 

показано, что в семантико-структурной организации первых дастанов, 

созданных после XV века, литературное влияние Алишера Навои как 

предшественника является определяющим; на материале дастана «Хайрат ул-

аброр» аргументированно раскрыто художественное мастерство автора в 

области рифменной системы, метрических характеристик, стилевых и 

языковых решений; 



48 

доказано, что популяризация и продвижение богатого творческого 

наследия авторов хамса является актуальной задачей сегодняшнего дня, 

художественная ценность духовно-просветительской и суфийской 

проблематики первых дастанов, изучение общечеловеческих идей, 

выдвигаемых в статьях и рассказах, имеет большое значение для развития 

духовно зрелой личности в обществе; 

в результате изучения поэтической структуры первых дастанов, системы 

эпических образов и вопросов художественности планируется разработать 

необходимые научные рекомендации и предложения для истории узбекского 

литературоведения и литературной критики. 

Достоверность результатов исследования определяется четкой 

постановкой проблемы, строгостью и точностью проведенного анализа и 

сделанных на его основе выводов, использованием надежных научно-

теоретических источников, системным подходом, сравнительно-

типологическим, классификационным, научным комментарием, историко-

сравнительным методами, обоснованностью научных идей и выводов. 

Внедрение его в практику объясняется тем, что полученные результаты 

были одобрены уполномоченными структурами. 

Научная и практическая значимость результатов исследования. 

Научная значимость результатов исследования определяется тем, что в 

процессе изучения структурной организации и системы образов первых 

дастанов «Хамса» обоснованы индивидуальный стиль каждого хамсанависа и 

его художественная концепция; уточнены семантико-структурные 

особенности ранних дастанов, сформировавшихся в персидской, тюркской и 

османско-турецкой литературных традициях, а также выявлена специфика 

поэтики образов в их соотнесённости с просветительско-ирфанийскими 

воззрениями авторов. Полученные выводы способствуют углублению и 

расширению научных представлений о типологии и поэтике первых дастанов 

«Хамсы». 

Практическая значимость результатов исследования заключается в 

возможности их использования при разработке исследований по поэтике и 

типологии ранних дастанов «Хамса», при определении направлений развития 

вузовских дисциплин «Навоиведение», «История узбекской литературы», 

«Мировая литература», «Теория литературы», а также в процессе 

составления и совершенствования учебников, электронных учебных изданий 

и учебных пособий. Материалы исследования могут быть применены при 

подготовке комментариев к ранним дастанам «Хамса», составлении словарей 

и в преподавании дисциплин по соответствующим специальностям. 

Внедрение результатов исследования. На основе научных результатов, 

полученных при изучении поэтической структуры и системы образов первых 

дастанов «Хамса»: 

теоретические выводы о том, что в процессе научного обоснования 

первых философских истоков искусства написания хамса, выявления 



49 

влияния дастана Санои Газнави «Хадикат ул-хакика» на дастан Низами 

Гянджеви «Махзан ул-асрор»  определено литературно-эстетическое влияние 

не только на дастан первого предшественника, но и на дастаны Хусрава 

Дехлеви, Абдурахмона Джами, Алишера Навои, в частности, доказана 

художественно-философская преемственность дастанов Алишера Навои 

«Хайрат ул-аброр» и «Лисон ут-тайр» с «Хадика» с семантической точки 

зрения, использованы при реализации задач, поставленных в 

фундаментальном проекте по теме «Анализ творческой лаборатории 

каракалпакских писателей в монографическом аспекте» (справка №531/2 

Каракалпакского научно-исследовательского института гуманитарных наук 

Каракалпакского отделения Академии наук Республики Узбекистан от 5 

сентября 2025 года). В результате, проектная работа обогащена анализом 

поэтики, сюжета и композиции классических литературных жанров, новыми 

научно-теоретическими данными о важной роли персидского и тюркского 

искусства написания хамса в творческом развитии каракалпакских 

писателей; 

теоретические выводы по композиционному сопоставлению первых 

дастанов персидских «Хамса”, обновлению структуры в связи с 

художественной концепцией автора, религиозно-суфийскими взглядами,  

общественно-политической и культурной жизнью, принципиальному 

различию “hayratlar” в дастане Навои от “xilvatlar” в дастанах Низами и 

Дехлеви, а также от “suhbatlar” в дастане Джами, использованы в 

практическом проекте № ИЗ -2021020813 по теме «Создание многоязычной 

мультимедийной коллекции на основе изучения и популяризации творчества 

Алишера Навои за рубежом», выполненном в Ташкентском государственном 

университете узбекского языка и литературы в 2021-2023 гг. (справка № 

01/04-5841 Ташкентского государственного университета узбекского языка и 

литературы от 8 сентября 2025 года). В результате проектная работа 

обогащена информацией по типологии в искусстве написания хамса первых 

дастанов на персидском, османо-тюркском и тюркских языках, связи 

композиционно-структурного построения с просветительско-суфийскими 

взглядами автора, а также тем, что Навои вынес феномен «изумления» во 

«вступительной части» в центр дастана, чтобы принципиально отличаться от 

своих предшественников в раннем дастане; 

теоретические выводы о связи образов в первых дастанах с тематикой 

произведения, главным героем дастана – самим автором, классификация 

описательных персонажей во введении и маколатах, как художественных 

образов в хикоятах и притчах, особенности обновления образов первых 

дастанов Низами и Амира Хусрава в дастане Хазрата Навои, а также 

развитие этих образов в связи с просветительско-суфийскими взглядами 

автора первых дастанов «Хамса», использованы в практическом проекте № 

AL-662205561 по теме «Создание авторского корпуса Алишера Навои», 

выполненном в Ташкентском государственном университете узбекского 



50 

языка и литературы в 2023-2024 учебном году (справка № 01/04-5839 

Ташкентского государственного университета узбекского языка и 

литературы от 8 сентября 2025 года). В результате проектная работа 

обогащена научно-теоретическими данными о развитии образов, 

характерных для первых персидских и тюркских дастанов в стиле написания 

хамса, общих и различных аспектах, идейно-художественных, религиозно-

исторических основах образов в раннем дастане Навои, развитии каждого 

образа в связи с художественно-эстетическими, просветительско-

суфийскими взглядами автора дастана; 

теоретические выводы о сравнительном изучении корней традиции 

написания хамса в османско-турецкой литературе, вопросы традиций и 

новаторства в первых дастанах Низами, Навои и Тошлиджали, о 

проведенном анализе структуры главы басмала, васф и мероджнома в 

дастане, общих сюжетов и образов в дастане доказано, что автор опирался на 

«Хайрат ул-аброр», а не на «Махзан ул-асрор» при семантико-структурном 

построении «Гульшан ул-анвор», использованы в практическом проекте № 

ПЗ-20200422 по теме «Создание лингводидактической электронной 

платформы тюркских языков», выполненном в Ташкентском 

государственном университете узбекского языка и литературы в 2021-2023 

учебном году (справка № 01/04-5843 Ташкентского государственного 

университета узбекского языка и литературы от 8 сентября 2025 года). В 

результате выявлена взаимосвязь Навои и османо-тюркской литературы, 

считающаяся одной из важных научных проблем в хамсоведении, и выявлено 

большее литературное влияние Навои в искусстве написания хамса периода 

после XV века по сравнению с Низами; 
научный анализ художественности дастана Алишера Навои «Хайрат ул-

аброр», особенностей поэтического размера, классической системы 

рифмовки, своеобразия языка произведения и индивидуальной поэтики стиля 

автора  использован в программе Навоийской областной телерадиокомпании 

“Assalom, yangi kun!” от 29 ноября 2024 года и сценарии программы 

“Ma’naviyat ko‘zgusi” от 23 августа 2025 года, а также проведено прямое 

интервью с исследователем (справка № 01-01/121 Навоийской областной 

телерадиокомпании от 29 августа 2025 года). В результате повысилось 

знание аудитории о воспитательной ценности и художественном значении 

дастана, а сами программы обогатились научно-теоретической информацией. 

Апробация результатов исследования. Результаты исследования 

обсуждены на 7 международных и 9 республиканских научно-практических 

конференциях. 

Публикация результатов исследования. Всего по теме диссертации 

опубликовано 41 научная работа, в том числе 1 монография и 2 электронных 

учебных пособия, 11 научных статей опубликованы в научных изданиях, 

рекомендованных Высшей аттестационной комиссией Республики 

Узбекистан для публикации основных научных результатов докторских 



51 

диссертаций,  из ных в 5 зарубежных журналах, в сборниках материалов 

республиканских конференций - 8 и международных - 14. 

Объём и структура диссертации. Диссертация состоит из введения, 

четырёх глав, заключения, списка использованной литературы. Общий объём 

диссертации составляет 285 страниц. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ 

Во Введении обоснованы актуальность и востребованность темы 

диссертации, дано описание степени изученности проблемы, указано 

соответствие работы приоритетным направлениям развития науки и 

технологий в республике, представлен обзор зарубежных научных 

исследований по теме диссертации, определены цель и задачи исследования, 

а также объект и предмет. Раскрыты научная новизна исследования, его 

практические результаты, достоверность полученных результатов и их 

научно-практическая значимость. Приведена информация о внедрении 

результатов исследования, публикациях, а также объеме и структуре 

диссертации. 

Первая глава диссертации «Традиция написания хамса и 

первыефилософские дастаны» и состоит из двух параграфов. В первом 

параграфе «Теоретические основы и источники искусства написания 

хамса» рассмотрены такие вопросы, как научно-теоретические основы жанра 

«Хамса», содержательные и формальные закономерности пятичастной 

структуры, общие архитектурно-типологические принципы, «гармония 

вступления, маколата, хикоята», необходимость следования 

предшественнику при внесении новаций, роль религиозных, научно-

философских, вечных исторических источников и фольклора в 

формировании традиции, гармония научно-теоретических законов и 

художественного мышления в искусстве написания хамса. Необходимые 

научные выводы сделаны на основе исследований А. Крымского, Я. 

Бертельса, Г. Алиева, Н. Араслы, Дж. Нагиевой, А. Афсахзода, а также 

узбекских учёных Фитрата, А. Саадий, О. Шарафиддинова, М. Мухиддинова, 

С. Хидирназарова. 

Термин «Хамса» впервые был применен к пяти поэмам Низами 

Гянджеви, которые стали литературным циклом после  “Javobiya” Хусрава 

Дехлеви. Его развитие на уровне жанра также связано с именами этих двух 

творческих личностей. Хотя они были написаны по приказу разных 

правителей и объединены в один сборник после смерти поэта, и стали 

известны под названиями «Пяндж Гандж» и «Хамса», этот тип сочинения не 

существовал в литературном процессе до Низами. «Низами, как первый поэт, 

создавший традицию «Хамса», оказал сильное влияние на поэзию других 

народов своим высоким творческим опытом, и произведения «Хамса», 

написанные на тюркском, персидском и арабском языках, были 



52 

сформированы на основе художественных критериев традиций Низами»33. В 

результате подражания произведению Низами «Пяндж Гандж» число 

произведений этого типа увеличилось, и они стали называться «Хамса», а их 

авторы – “xamsanavis” или “sohibi xamsa”; поэты, количество маснави у 

которых было более пяти, получали такие титулы, как “sohibi sitta” 

(обладатель шести), “sohibi sab’a” (обладатель семи)34. 

Помимо того, что  «Хамса» Низами служила образцом для многих 

творческих деятелей Средневековья, каждый поэт, посвящавший свои стихи- 

назира, вдохновлялся творчеством Низами, выражал свое отношение к нему 

своими уникальными, оригинальными метафорическими образами и 

стремился восхвалять его творческую силу35. Персидская поэзия VI–XII 

веков поднялась на новый уровень развития с творчеством Низами. В этот 

период, когда направление написания мадхия достигло своего расцвета, а 

эпическое повествование постепенно ослабевало, Низами своими маснави 

ввёл новое направление во всю персидскую литературу и оказал сильное 

влияние на её стремительное развитие. Это эпический повествовательный 

жанр, то есть жанр маснави, и, несомненно, его произведения представляют 

собой высшую художественную вершину этого направления36. 

Выбор маснави внёс важный вклад в его переход от поэтической формы 

к литературному жанру. Masnaviy как литературный термин и поэтическая 

форма впервые был использован в персидской литературе, и хотя urjuza в 

арабской литературе считается примитивной формой маснави, эта 

поэтическая форма впервые укоренилась в своём нынешнем значении 

именно в персидской литературе37. Важный вклад Низами в развитие 

маснави заключается в том, что он не только продемонстрировал своё 

поэтическое и повествовательное мастерство в своих дастанах, но и 

разработал закон создания полной составной структуры и частей в едином 

маснави в эпической поэзии. Все последующие javobiya придерживались 

принципов создания в маснави и сохранения размера дастана. 

Первый дастан, как начало композиции (произведения), содержит 

изложение морально-дидактических, просветительско-суфийских идей, 

разбросанных по всей структуре, и объединяет основные принципы 

композиции (произведения). Первый дастан, как первый из пяти, логично 

считается его вводной, содержательной программой. Он воплощает идею 

совершенного человека в центре пяти и содержит вводные ссылки на 

последующие дастаны. В первом позиция автора занимает более высокое 

место, чем в последующих дастанах, и художественная мысль поэта 

выражена глубже. Структура первых дастанов состоит из четырёх важных 

частей, каждая из которых имеет чёткую функцию в общей структуре: 
 

33 Араслы Н. Низами вə түрк əдəбијјаты. Бакы: Елм, 1980. – B.6. 
34 Yazıcı T., Cemal K. Hamse. İslam ansiklopedisi, 15.cilt. İstanbul, 2011. – S. 499. 
35 Нагиева Дж. Навои и азербайджанская литература XV-XIX вв. – Т.: Фан, 1990. – С.29. 
36 Nizami-yi Gencevi’nin “Mahzen ü’l-esrar” mesnevisine Osmanli sahasinda yazilmiş türkce nazireler / Hazırlayan 

H. Acar). Diyarbakır, 2002. – S.27. 
37 Çiçekler M. Mesnevi. İslam ansiklopedisi, 29.cilt. – İstanbul, 2011. – S. 322. 



53 

Muqaddimaviy qism - вводная часть за исключением басмалы, хамд, 

муноджат, васфа и мероджнома наатов, глав, посвященных пир-муршиду, 

салафу, пиру тариката и правителю того времени, включает в себя главы,  

которые отсутствуют во вступительных частях последующих дастанов. Они 

вобрали в себя идею первого дастана и рассматриваются как его ядро –  это 

главы, посвященные описанию души,  хильваты (у Низами и Дехлеви), 

беседы (у Джами) и хайраты (у Навои). В этой части определяются 

религиозно-суфийские основы поэмы, в которых раскрывается просвещённое 

мировоззрение автора и важные морально-эстетические вопросы. 

Центральная часть – маколаты и хикояты (статьи и рассказы) – 

подготавливает образовательную основу. 

Maqolatlar (у Джами – maqola) Маколаты считаются структурно-

смысловым центром, дидактической основой, ядром первых дастанов. 

Двадцать маколатов занимают положение двадцати «столпов» в 

архитектонике произведения и представляют собой связное изложение 

основного морально-теоретического содержания поэмы. Важные вопросы, 

поднятые в первой поэме, представлены через элемент «маколат», и 

важнейшие морально-суфийские идеи объединены в этой части. 

Структурное равновесие первого дастана поддерживается посредством 

маколатов. Важная функция маколатов заключается в том, что они также 

задают содержательное направление хикоятам в дастане. Двадцать 

маколатов, отобранных Низами при формировании общей структуры первого 

дастана, предоставляют поэту возможность сформировать тематический и 

целостный сюжет, создать «произведение в произведении». Сохранение 

структуры «двадцати маколатов» во всех последующих крупных дастанах не 

было изменено для поддержания композиционного равновесия в первом 

дастане. Поскольку каждый автор по своему усмотрению имел возможность 

актуализировать содержание маколатов, трактуя темы, актуальные для своего 

периода, структура содержания одного дастана не повторяется в точности в 

другом. Маколаты – это та часть, в которой авторское «я» наиболее ярко 

отражается на протяжении всего дастана, и автор, выступающий с позиций 

мыслителя, суфия и пир-муршида, имеет возможность продемонстрировать 

свою личную позицию в интерпретации вопросов, и во многих местах 

преобладает приоритет критического отношения. 

Hikoyatlar - хикояты являются основным элементом структуры первого 

дастана, центром сюжета и образуют с маколатами единую композиционную 

целостность, достигая взаимной внутренней гармонии. Хикояты в первых 

дастанах «Хамса» уточняют, дополняют и иллюстрируют нравственно-

дидактические проблемы, поднимаемые в маколатах. Хотя сюжеты основаны 

на самостоятельной теме, они выполняют функции связывания конкретной 

проблемы с целостным композиционным сюжетом в рамках общего сюжета 

и идейного его дополнения. Важным аспектом, присущим эпическим 

сказаниям, является художественно-образный подход к проблеме, а 



54 

художественное воображение создаётся в сознании читателя через реальное 

событие. Связь между маколатами и хикоятами распределяется в рамках 

принципа «теория-практика», а интерпретация отвлечённых вопросов – от 

маколата – переходит на путь образной выразительности – хикоята. Эта 

«двойная» структура обеспечивает уникальность первых дастанов и не 

повторяется в точности ни в одном другом произведении. 

Xotima - заключение рассматривается как художественное завершение 

важных вопросов и проблем, поднимаемых в дастане, и включает в себя 

переживания автора после создания первого источника великого памятника. 

Заключение в данном месте не является полным и исчерпывающим. Как 

заключение первой части пятичастного дастана, оно поэтически завершает 

художественно-эстетические размышления поэта в рамках данного дастана, а 

также служит мостом для следующего дастана. 

Эта композиционная модель «вступление + двадцать маколатов + 

двадцать хикоятов + заключение» – «четвёрка», выбранная для первых 

дастанов «Хамса», считается тщательно продуманной Низами 

стратегической структурой и служит основой для идейно-художественно 

зрелого изложения первых дастанов, в которых просветительско-суфийский 

и нравственно-дидактический дух считается приоритетным. 

Во втором параграфе «Влияние дастана Санои Газнави “Хадиқат ул-

хакика” на первые дастаны “Хамсы”» осуществлен научно-теоретический 

анализ «Хадика» Санои как первый зрелый образец религиозно-суфийского и 

философско-нравственного дастана в персидско-таджикской литературе, его 

роль в создании «Махзан ул-асрор» Низами Гянджеви, выход жанра маснави 

на новый уровень с глубоким философско-идеологическим подтекстом, 

общность и различие позиций и стилей двух эпических писателей. 

В данном параграфе типологически проанализирована структура 

«Махзан ул-асрор», послужившего основой для искусства написания хамса, а 

также изучены структурно-семантические особенности вступительной части, 

маколатов и хикоятов, своеобразие построения и компоновки в зависимости 

от художественного замысла автора, литературно-эстетического 

мировоззрения. 

Элементы дидактического дастана, проникнутые суфийским духом, 

такие как «Махзан ул-асрор», не были новыми для восточной поэзии в 

период до Низами38. В этот период, когда развивалось создание андарза 

(дидактического жанра, распространённого в древней и средневековой 

персидской литературе – Н.Ш.), синтез суфизма и дидактической сущности 

начал проявляться в произведениях Абу Абдуллы Рудаки (в частности, в 

переводе произведения «Калила и Димна»), Абу Шукура Балхи, Абдуллы 

Ансари. В целом, в эпоху зарождения дидактического дастана X века 

считалось эффективным методом для творческой личности наполнить этот 

 
38 Бертельс Е.Э.Избранные труды. Низами и Фузули. Монография. Издательство Восточной литературы. 

Москва, 1962. – С.173. 



55 

шаблон традиционным суфийским духом. «Махзан уль-асрар», 

прославивший Низами на весь Восточный мир, по сути своей очень близок к 

«Хадикат ул-хакика» Санои, «Асрорнаме» и «Илахийнаме» Аттара. Главное 

отличие от них заключается в том, что у Низами философские идеи 

выражены более тонко и сложно, а суфийские взгляды скрыты в глубинных 

пластах стихотворных строк39. 

Хотя основоположником написания хамса является Низами Гянджеви, и 

влияние его дастана на «Хамса» более поздних авторов подробно изучено, 

сведений о том, кто послужил образцом для «Махзан ул-асрор» и в каких 

эпизодах эта приверженность отчетливо прослеживается, крайне мало. 

Говорят, что Низами Гянджеви вдохновился «Хадикат-ул-хакика» Хакима 

Санои Газнави при создании произведения «Махзан-ул-асрор»40. Роль 

дастана Санои в создании «Махзан-ул-асрор» не осталась без внимания 

Бертельса. В специальной главе, посвящённой толкованию «Махзан-ул-

асрор», уделено внимание некоторым заметкам о Санои, его творчестве и 

произведении «Хадикат-ул-хакика»41.  Литературовед А. Крымский 

подчёркивает, что этот дастан Санои оказал влияние на молодого Низами42, а 

Г. Алиев, исследовавший влияние Низами на восточную литературу, 

обращает внимание на общее и различное в написании дастанов Санои и 

Низами43. 

Эти заметки указывают на то, что основа написания хамса берет начало 

в дастане Санои, и требуют внимания к композиционно-структурным и 

идейно-художественным особенностям «Хадика». Дастан Санои является 

самостоятельным произведением и не рассматривается как составная часть 

композиции, подобно «Махзан ул-асрор», а бахр (стихотворный размер) в 

дастане считается хафиф, а не сари’, как было выбрано в первых дастанах 

«Хамса». Структура дастана необычна. Каждая из десяти глав разделена на 

небольшие части, отражающие суть основной главы, и связана с основной 

главой тематически и композиционно. 

В разделе “Дар мақому мартабати ин нома”  дастана «Махзан ул-асрор» 

Низами даёт чёткую и однозначную оценку взаимосвязи двух дастанов44. 

Хотя Санои и подчёркивает славу «Хадики» и своё вдохновение ею, он также 

отмечает уникальность своего дастана «Махзан ул-асрор». 

Подчеркивается, что «Хадикат ул-хакойик» Санои — одно из самых 

сложных произведений персидской литературы, а рассматриваемые в нём 

проблемы и вопросы представляют трудности как для обычного читателя, 

 
39 Маммедли Н. Суфизм в творчестве Низами // Низами Гянджеви – 880. Сборник научных статей / 

коллектив авторов. Составитель Ш.Н.Камалова. – Санкт-Петербург: СУПЕР Издательство, 2022. – С.142. 
40 Хуросонӣ А.М., Акбарзод М. Хамса – сарои беназир ва сухангустари муқтадир // Низомии Ганҷавӣ Хамса: 

Махзану-л-асрор, Хусраву Ширин. – Душанбе: Адиб, 2012. – С.8. 
41 Бертельс Е.Э. Избранные труды. Низами и Фузули. Монография. – Москва: ИВЛ, 1962. – С.174-179. 
42 Крымский А.Э. Низами и его современники. – Баку: Элм, 1981. – C.49. 
43 Алиев Г. Темы и сюжеты Низами в литературах народов Востока. – М.: Наука, 1985. – C.13-14. 
44 Низомии Ганҷавӣ. Хамса: Махзану-л-асрор. – Душанбе: Адиб, 2012. – С.38. 



56 

так и для филолога45. Причиной, по которой для издания «Хадикат уль-

хакойик» Хакима Санои, переведённого Дж.Стефенсоном из Индии и 

опубликованного в Калькутте в 1910 году, предпочтение было отдано 

рукописи, хранящейся в Исфахане, а не европейским рукописям, включая 

Британский музей и индийские библиотеки, является то, что она полностью 

отражает персидские традиции и является самой древней и совершенной46. 

Подчеркивается, что «Хадика» — главное произведение поэта, и в некоторых 

рукописях указывается год завершения произведения: 525 г. хиджры/1131 г. 

н. э., в других — 534–535 г. хиджры/1139–1141 г. н. э. Объём произведения 

составляет около десяти тысяч бейтов, что в несколько раз превышает объём 

«Махзан уль-Асрар» (поэма Низами насчитывает 2260 бейтов). 

Структура «Хадика» построена на основе традиционных эпических 

принципов и состоит из следующих разделов: 
Муқаддима  Ферҳасти манзум 

Боби аввал  Дар тавҳиди бори Таоло 

Боби дуввум Дар зикри сухани соҳибмулки ҳамадон, ки расидан ба ҳадафро 

осон гардонад 

Боби саввум Дар наъти пайғамбари мо Муҳаммади Мустафо (а) ба фазилати 

вай бар ҷамеъи пайғамбарон 

Боби чаҳорум  Дар сифати ақл ва аҳволу афъоли вай ва ғояти ғамхорӣ ва сабаби 

вуҷудияти он 

Боби панҷум  Дар фазилати илм, зикри илм, илм судбахштар аст, зеро 

фазилаташ бартар аст  

Боби шашум Дар зикри нафси куллӣ ва аҳволи ӯ 

Боби ҳафтум  Фасл дар боби ғурури ғафлат ва фаромушӣ ва дӯстдории ормонҳо 

ва ба умрури дунё дилбезор будан ва фаромуши марг ва рӯзи 

бозхосту эҳё 

Боби ҳаштум  Зикри султон то ба амонат нигаҳдорӣ шавад   

Боби нуҳум Дар ҳикмат ва амсол ва бӯҳтони шоирон ва муддаъиён ва 

маззамати табибон ва мунаҷҷимон 

Боби даҳум Сабаби таснифи ин китоб ва баёни китобати ин китоб ва риояти 

соҳибдилон  

Таблица 1. Структура дастана «Хадика» Хакима Санои 

Темы, затронутые в «Хадике», чрезвычайно разнообразны, а вопросы 

объединены в рамках понятий Аллаха, мира и человека. Стройность 

структуры, системность толкования и сохранение идейного равновесия 

посредством небольших глав, рассказов и аллегорий во внутренней 

структуре считаются важным литературным явлением в персидском дастане 

и, естественно, служат образцом для дастана Низами. Каждый раздел в 

структуре «Хадики» имеет внутреннюю структуру и, помимо общей темы, 

также представляет собой постановку проблемы. Если tamsil, используемый 

внутри глав, усиливает предыдущую идею и даёт импульс к переходу на 

 
45 Bruijn J.T.P. Of piety and poetry the interaction of religion and literature in the life and works of Hakim Sana’i of 

Ghazna. – Leiden: E.J.Brill, 1983. – P.119. 
46 The first book of the “Hadlqat ul-haqiqat” or the Enclosed garden of the truth of the Hakim Abu’l-Majd Majdud 

Sana’i of Ghazna. (Edited and translated by major J. Stephenson), Calcutta: Baptist mission press, 1910. – P. 8. 



57 

новый этап, то hikoyat считается эффективным средством распутывания 

стилистических узлов. С точки зрения структуры, каждый рассказ и 

аллегория придают содержанию символическую и эмоциональную силу. 

В данном параграфе впервые научно обоснован аспект, до сих пор 

недостаточно исследованный в литературоведении, – место дастана Санои в 

искусстве написания хамса, его непосредственное влияние на концепцию 

Низами. «Хадика» подвергнута семантико-структурному анализу, выявлено 

её влияние не только на Низами, но и на последующих предшественников, в 

частности, Навои. В «Хадике» первый хикоят дастана встречается в хамд-

хвалебной главе, посвящённой Аллаху. Этот хикоят практически идентичен 

рассказу «Слепые и слон», представленному в Долине Просветления в 

«Лисон ут-тайр» Алишера Навои47. Кроме того, рассказ «О благочестивом 

ученике и великом учителе», близкий по тематике первому рассказу о 

Баязиде Бистами в «Хайрат ул-аброр», также проясняет взаимоотношения 

Санои и Навои в дастане. Тот факт, что в главе «Участие сердца в 

поклонении» приводится история, аналогичная рассказу о Хазрате Али (да 

будет доволен им Аллах), упомянутому во вступительной части «Лисон ут-

тайр», подтверждает духовное влияние философского дастана Санои на 

Навои. 

Низами испытал влияние Санои в своём «Махзан ул-асрор», хотя и не в 

композиционном, а в идейно-духовном плане. Строго упорядоченная 

композиция Низами «маколат + хикоят» в форме «теоретическое 

рассуждение — пример — заключение» также служит важным образцом для 

последующих поэтов. 

Вторая глава диссертации названа «Структурно-семантические 

особенности первых дастанов «Хамса»» и состоит из двух параграфов. 

В первом параграфе «Структурные особенности «Матла ул-анвор» и 

«Тухфат ул-ахрор» раскрыто семантико-структурное влияние дастана 

Низами Гянджеви «Махзан ул-асрор» на эти произведения, доказаны их 

обновления и формально-содержательные изменения. 

По мнению профессора Г. Алиева, жавобиялар - отклики на «Пяндж 

Гяндж» Низами были в основном связаны с первым дастаном из пятерицы 

поэта – «Махзан ул-асрор», что стало возможным благодаря структурному 

построению данного типа дастанов и отсутствию единой сюжетной линии. В 

качестве подходящего отклика упоминается имя Амира Хусрава Дехлеви48. 

Дехлеви сделал первый шаг к отклику своим «Матла ул-анвор» и превратил 

написание хамса в литературную традицию. Все последующие отклики на 

дастаны в равной степени были подпитаны  литературными школами как 

Низами, так и Дехлеви. Это особенно очевидно в дастанах Джами и Навои. 

В этом параграфе, исходя из влияния принадлежности Дехлеви к ордену 

Чиштия, сформировавшемуся в Хорасане и ставшему официальным в Индии, 
 

47 Абулмaҷд Маҷдуд ибни Одам Саноии Ғазнавӣ. Ҳадиқат-ул-ҳақиқа ва шариат-ут- тариқa. – Душанбе, 2008. 

– С.43. 
48 Алиев Г. Темы и сюжеты Низами в литературах народов Востока. – М.: Наука, 1985. – C.11. 



58 

и его принадлежности к числу особых учеников шейха Низамиддина Авлиё 

на концептуальное содержание «Матла ул-анвор», раскрываются 

особенности структуры содержания, отличающие его от «Махзан ул-асрор» 

Низами. 

В написании хамса структура первых дастанов формировалась в связи с 

религиозно-суфийскими и просветительско-суфийскими взглядами автора, а 

в основе структуры лежала художественная концепция автора, научно 

обоснованная в данном параграфе. В структуре «Матла ул-анвор» Дехлеви 

также отчётливо прослеживаются аспекты, отличающие его от 

предшественника, через мировоззрение автора, связанное с орденом Чиштия. 

В частности, анализируются количество муножатов в дастане количественно 

больше, чем в первом дастане Низами, серьезное изменение в структуре 

наатов, введение главы после наатов к пири муршиду Низамиддину Авлиё, а 

не к современному правителю, такому как Низами, удаление традиционной 

вводной главы, посвященной слову, из введения в пласт маколатов, впервые 

создание традиции введения главы предшественнику, представление 

«хилватов» без вводной главы и изменение структуры “икки хилват + икки 

самара” у Низами на модель “уч хилват”, и утверждается, что суфийские 

убеждения автора были основой для таких серьезных структурных 

изменений. 

Первое и наиболее существенное различие отражается в количестве и 

расположении муноджат и наат. В то время как Низами включил один хамд и 

два муноджата в «Махзан ул-асрор», Дехлеви включил один хамд и три 

муноджата в «Матла ул-анвор». Это традиционный литературный принцип, 

обобщающий религиозные, моральные и эстетические взгляды авторов. 

Однако Дехлеви продемонстрировал собственное литературное новаторство 

и личную позицию, увеличив количество муноджат на один с самых первых 

глав произведения. Увеличение количества муноджат Дехлеви в своем 

дастане не только усилило религиозно-нравственное содержание, но и 

заложило важную структуру для последующих поэтов. В частности, 

включение четыре муноджата в дастаны Джами и Навои и три муноджата в 

дастан Тошлиджали отдалило от Низами и повторило и обогатило традицию 

Дехлеви. 

Следующее различие наблюдается в расположении наатов, и здесь 

порядок их расположения как у Низами не использован. У Низами структура 

наатов следующая: наат Расули Акраму → мераджнома наат → 1-васф-наат 

→ 2-васф-наат → 3-васф-наат → 4-васф-наат. 

У Дехлеви структура наатов следующая: 1-васф-наат → мероджнома 

наат → 2-васф-наат. 

У обоих авторов структура разная. У Низами первая глава, посвященная 

наату, затем наату «мераджнама» и далее четыре наата, относящиеся к васфу, 

в то время как у Дехлеви наат «мераджнама» занимает место посередине 

между двумя наатами «васф», что позволяет увидеть, что порядок не основан 



59 

на предыдущем. Эта структура считается драматическим произведением, 

основанным на суфийской мысли, и описывает «внешнюю красоту (первое 

описание – наат) → доступ к божественной истине (мераджнама) → 

духовное совершенство (второе описание – наат)», характерное для нашего 

Пророка Мухаммада (мир ему и благословение Аллаха). Описание 

Вознесения – это вершина духовного восхождения, предыдущее описание – 

наат – подготовительный этап к этой вершине, а следующее – возможность 

раскрыть подробнее качества благословенного после кульминации. Таким 

образом упоминается толкование совершенства в наатах и духовно-

божественное совершенство через описание Вознесения. Посредством этого, 

в композиции сохраняется тематический баланс. У Дехлеви количество и 

размер наатов сокращены для обеспечения краткости и философской 

насыщенности. 

Ещё одно существенное изменение в структуре глав дастана Дехлеви 

наблюдается в выборе главы, следующей за наатами. В то время как у 

Низами после наатов представлена глава, посвящённая восхвалению 

Бахрамшаха ибн Дауда, подчёркивающая высокий статус правителя, в 

дастане Дехлеви выделено место для главы, посвящённой его пири-муршиду 

– Низамиддину Авлиё. С этого момента отчётливо проявляются различные 

тенденции в двух дастанах, разные творческие позиции, присущие 

мировоззрениям авторов. Размещение восхваления правителя у Низами сразу 

после наатов в дастане следует из принципа согласования политического 

мировоззрения автора с литературными и эстетическими ценностями. 

Приоритетное упоминание пири-муршида в этой части дастана у Дехлеви 

свидетельствует о глубокой укоренённости суфийской мысли в структуре 

дастана. Размещение главы пир-усто после наата – литературное явление, не 

встречающееся в структуре первого дастана в традиции написания хамса, и, с 

одной стороны, это выражение важного аспекта ордена Чиштия, который 

поощрял Дехлеви – осознанного отступления от дворца и правителей, 

традиции пира в суфизме и глубокой любви и уважения к духовному 

наставнику. С другой стороны, это служит прославлению статуса наставника 

в литературно-эстетических традициях и его структурному укреплению, а 

также служит важной программой для последователей в выделении главы на 

эту тему. 

Глава под названием “Дар сабаби таълифи китоб ва қасду нияти ҷавоб 

гуфтан ба «Хамса»-и Низомӣ” во вступительных главах «Матла' ул-анвор» 

считается характерным аспектом принципа Дехлеви и важным поворотным 

моментом в дастане. Эта глава значима в двух отношениях. Во-первых, эта 

глава примечательна с точки зрения отражения теоретических взглядов 

автора «Матла' ул-анвор» на литературное слово и его природу, поскольку во 

введении к дастану Дехлеви нет отдельной, специальной главы, посвящённой 

этой теме. Во-вторых, эта глава характерна также как первый пример главы, 



60 

посвящённой предшественнику, что ранее не было организовано в структуре 

первых дастанов. 

Ещё одно существенное различие в структуре вступительных глав 

дастанов Низами и Дехлеви отражено в части хилватов. Перед хилватами 

Низами включает главу вводного характера “Дар тавсифи шаб ва шинохтани 

дил”, которая духовно подготавливает читателя к ним, а затем в двух главах 

представляет два хилвата + их результаты. Дехлеви же несколько изменил 

структуру своего предшественника, исключив вступительную главу, но не 

посчитал целесообразным увеличивать два хилвата до трёх и представлять их 

результаты. Это не просто формальное различие, а особенность, вытекающая 

из разницы в просветительско-эстетических подходах авторов. 

Представление результата после каждого хилвата у Низами соответствует 

стадиям суфийского процесса прохождения духовного пути и знаменует 

постепенное духовное восхождение. Изменение модели уединения у Дехлеви 

и её изложение без вводных глав – введение самого уединения без 

внутренней подготовки – усиливает духовный драматизм и усиливает 

суфийскую сущность. 

Содержание маколатов «Махзан ул-асрор» полностью обновляется с 

появлением «Матла ул-анвор». Дехлеви поднимает в своих маколатах 

конкретные проблемы. Первый маколат «Матла ул-анвар» посвящен 

толкованию величия человека, самого почитаемого из творений Аллаха, а 

последующие маколаты соответственно освещают толкование различных 

актуальных вопросов. Из содержания маколатов дастана становится ясно, что 

центральным является вопрос о «совершенном человеке». Если в маколатах 

Низами чувствуется следование «Хадика» Санои и преобладает философский 

дух, то статьи Дехлеви считаются скорее продуктом суфийской дидактики. 

В этом параграфе подробно рассматривается структура дастана 

Абдурахмана Джами «Тухфат ул-ахрор». Он состоит из следующих глав: 

Басмала (глава 1), Хамд (глава 2), четыре муноджот (главы 3–6), пять наатов 

(главы 7–11), гимн Ходже Бахауддину Накшбанди (глава 12), гимн Ходже 

Убайдулле (глава 13), толкование слов (главы 14–16), понимание истины 

сердца (глава 17), беседы (главы 18–20), маколат-хикоят (главы 21–60) и 

заключение (глава 61). Уникальность структуры «Тухфат ул-ахрор» очевидна 

благодаря использованию термина мақола вместо традиционного мақолат, 

использовавшегося предшественниками. Джами также придерживается 

особого принципа в названии глав. В то время как первые дастаны Низами и 

Дехлеви придерживаются краткости в наименованиях глав, Джами совершает 

серьёзный поворот в структуре, называя главу аннотативно, исходя из её 

сути. Это связано с художественно-суфийской концепцией автора и 

выражает творческий принцип неповторения предшественников. Структура 

Джами не повторяется в точности даже у Навои. Навои следует образцу, 

заимствованному у Джами: не в подробном названии главы, а в содержании 

её чёткого вступления после названия. 



61 

Количественно большее количество муноджатов в «Тухфат ал-ахрор», 

чем в дастане предшественников, разница в количестве и структуре наатов, 

отказ от традиционных глав, посвящённых правителям того времени и 

предшественникам, во вступительной части, включение двух глав о 

Бахауддине Накшбанде и Ходже Убайдулле после наатов, акцент на 

прославлении слов путём увеличения количества глав до трёх, смелое 

изложение научно-теоретических и литературно-критических взглядов на 

слово и его первое использование, преобразование «хильватов» у 

предшественника на «сухбаты» в структуре дастана и т. д. считаются 

связанными с просветительско-суфийскими взглядами Джами как пира 

учения Накшбанди и доказывают сильный суфийский характер дастана. 

Принцип «хилват дар анджуман» в Накшбандии основан на том, что 

хилваты предшественников трансформировались в сухбаты - беседы в 

«Тухфат ул-ахрор». В исследованиях творчества Джами А. Афсахзода 

подчёркивается, что «Тухфат ул-ахрор» является третьим дастаном «Хафт 

авранг» и первым - в «Хамса»49, а Бертельс рассматривает «Тухфат ул-ахрор» 

началом цикла Джами. Важными аспектами являются рифма, название с 

дастанами предшественников («Махзан ул-асрор», «Матла ул-анвор»), 

размер, и наличие небольшого прозаического вступления.50 Объём поэмы 

составляет тысячу семьсот семь стихов, при этом заметен приоритет 

суфийско-философских и нравственно-дидактических вопросов. Структура 

муноджат и наатов выявляет литературное влияние «Низами-Джами» и 

«Джами-Навои». Количество муноджат и наатов то же, что и в первом 

дастане Навои: один хамд, четыре муноджата, четыре васф-наата и один 

мероджнаме-наат. Только в главах дастана, посвящённых Аллаху, 

посвящённых восхвалению и муноджату, наблюдается следование за Джами. 

Одним из важных аспектов структуры дастана является отсутствие 

главы, посвящённой правителю того времени. Тот факт, что эти места в 

дастане Джами приписываются представителям ордена Накшбандия, 

доказывает, что для автора пиры ордена занимают более высокое социальное 

и духовное положение, чем правители. Становится ясно, что идейным 

центром дастана является не правитель-покровитель, а духовный пир. 

Важным аспектом первого дастана Джами является количество глав, 

посвящённых толкованию слов во введении, которых всего три. Подобное не 

повторяется ни у одного из ведущих поэтов того же жанра: у Низами их две, 

у Дехлеви – ни одной, а у Навои – две. Эти главы наглядно отражают как 

теоретические взгляды автора на литературное слово, так и его критическое 

отношение к современным поэтам. 

В статьях «Тухфат-ул-ахрор» виден приоритет религиозно-суфийских и 

просветительско-суфийских взглядов, характерный для мышления Джами. В 

статьях о сотворении мира и человека, упоминании правителей, описании 

 
49 Афcаҳзод А. Лирика Абд ар-Рахмана Джами. Проблемы текста и поэтики. – Москва: Наука, 1988. – С.61. 
50 Бертельс Е.Э. Избранные труды. Навои и Джами. – Москва: Наука, 1965. – С.257. 



62 

старости и юности, любви и наставлениях детям прослеживается сходство с 

Низами и Дехлеви. Однако в статьях об обязанностях верующего, uzlat, 

sukunat, sahar, и состоянии суфиев автор выступает в позиции муршида, 

типичного для ордена Накшбандия. Подобно Низами Джами не 

ограничивается толкованием общих тем, а посвящает специальные статьи 

деятелям, считавшимся значимыми для своего периода – правителям того 

времени, министрам и писарям, учёным и поэтам. Эти главы носят скорее 

острый сатирический характер, и мы видим приоритет критического подхода. 

Во втором параграфе этой главы «Преемственность и уникальность в 

структуре «Хайрат ул-аброр», утверждается, что структурно-

семантические новшества в первом дастане Алишера Навои связаны с 

художественным замыслом автора, и научно обосновано, что именно в этом 

дастане автор создал первый совершенный образец пятерицы на тюркском 

языке. 

Исходя из композиционной структуры произведения, важно определить 

структурные основы дастана. Его архитектоника включает 1) басмалу; 2) 

хамд; 3) 4 муноджат; 4) 5 наат; 5) отношение к предшественникам; 6) 

определение слова; 7) восхваление правителя; 8) определение души; 9) три 

изумления; 10) источники, такие как восхваление Бахауддина Накшбанда и 

Ходжи Ахрара; 11) цитируются маколаты, и дается заключительная 

интерпретация в рамках отдельная главы (62). Последняя глава (63) 

представляет собой «Историю раба», которая раскрывает структурные 

основы дастана. В этой главе происходит обновление структуры первого 

дастана предшественников в «Хайрат ул-аброр», а также научно 

обосновываются историко-политические и суфийско-философские факторы, 

обусловившие это. 

К серьёзным изменениям в композиции дастана относятся: впервые 

введена поэтически совершенная басмала, формирование традиции 

прозаического предисловия, служившего краткой аннотацией главы, 

принципиальное отступление от традиционной структуры эпических стихов, 

повышение статуса предшественников в написании хамса путём 

дублирования главы, посвящённой предшественникам, и её размещения 

после наатов, принадлежность к накшбандийскому ордену и главенство 

суфийского духа в дастане через главы, посвящённые Ходже Бахауддину и 

Ходже Убайдулле, проявление религиозно-нравственной стратегии автора, 

отступая от «хилватов» и «бесед» и уступая место «хайратам». 

У Навои сначала появляются четыре васф-наата, за которыми следует 

один мераджнама-наат, в то время как у Низами, Дехлеви и Джами васф-

нааты занимают первое место, а затем мераджнама-наат. Структура наатов, 

характерная для Низами, Дехлеви и Джами вплоть до Навои, была полностью 

обновлена только в «Хайрат ул-аброр». Такая организация считается 

образцом упорядоченного и постепенного совершенствования. То есть, во 

всех васф-наатах раскрываются человеческие и нравственные качества, 



63 

присущие нашему Пророку (мир ему и благословение), а затем через 

описание Вознесения доказывается высшая ступень этого совершенства. У 

предшественников сначала раскрываются качества, присущие нашему 

Пророку (мир ему и благословение), а затем через описание Вознесения 

отводится место описанию высокого духовного совершенства. И вновь, 

внутри васф-наатов, образ Святого Пророка, атрибуты и результаты 

благословенного путешествия также занимают своё место. Введение 

Мираджнама-наата после Васф-наата — это не просто изменение структуры, 

это фундаментальный сдвиг в структуре наатов, заключающийся в введении 

высшего статуса — события Мираджа — после этой добродетели. 

Превращение хилватов  и бесед предшественников в хайраты в дастане – 

тщательно продуманная стратегия автора, и «хайрат» принципиально 

отличается от глав этого типа у предшественников. Поэтому необходимо ещё 

раз обратить внимание на тот факт, что во всех исследованиях вплоть до этих 

статей часть «Хайрат ул-аброр» называется «введением», 

«предварительной», «прикладной» главами. Определения «Хамд», 

«Муножат», «Наат», «Соз», «Салаф», «Хукмдар», «Пир» являются 

традиционными вступительными частями в дастане, но «хайраты» – это 

совершенно другое дело. Их нельзя считать «введением», 

«предварительной», «прикладной» главами. Если бы это было так, Хазрат 

Навои не вынес бы это понятие в центр дастана, в само название 

произведения. 

Количество маколат в соответствии с требованиями традиции «Хамсы» 

формально совпадает, однако с точки зрения идейной направленности, 

смыслового наполнения и отражения авторской концепции они 

принципиально различаются. В «Махзан ул-асрор» маколаты посвящены 

преимущественно универсальным жизненным и ирфанским вопросам, 

которые излагаются в лаконичной, символико-аллегорической форме; 

маколаты носят ярко выраженный назидательно-морализаторский характер, 

непосредственно подводя читателя к этическому выводу. 

В «Хайрат ул-аброр» же маколаты поднимаются до уровня политико-

нравственного трактата. Маколаты Навои отличаются большим объёмом, 

широтой проблематики и сложной композиционной организацией, 

включающей внутренние логико-смысловые подразделы. Если у Низами 

анализ поставленной проблемы в пределах одного маколата ограничивается в 

среднем 40–70 бейтов, то у Навои данный объём расширяется до 100–130 

бейтов. В маколатах Низами человек изображается как часть космического 

целого, как существо, бессильное перед судьбой и божественной волей, тогда 

как в маколатах «Хайрат ул-аброр» он предстаёт в качестве активного 

субъекта общественной жизни, движущей силы духовного и социального 

совершенствования, центрального носителя идеи «совершенного человека». 

В маколатах «Хайрат ул-аброр» последовательно и целенаправленно 

отражены дух эпохи Навои и актуальные проблемы общественной жизни его 



64 

времени. В них чётко прослеживаются авторские установки относительно 

путей решения поставленных вопросов, его концептуальные ориентиры и 

ценностное отношение к рассматриваемым проблемам. 

Третья глава диссертации названа «Система образов первых дастанов 

«Хамса»» и включает два параграфа. Первый параграф «Диапазон образов в 

дастанах «Махзан ул-асрор» и «Матла ул-анвор»» и посвящен 

особенностям образов в этих двух дастанах, их сравнению и анализу. 

Е.Э.Бертельс отмечает отчетливое стремление к индивидуализации 

героев как главное отличие творчества Низами от его предшественников. 

Хотя в некоторых местах он следовал традиции в изображении внешнего 

облика героев, довольствуясь простой гармонией традиционных средств 

изображения, совершенно новый подход был применен в раскрытии их 

внутреннего мира и душевного состояния. По мнению Бертельса, это 

важнейшее новаторство Низами в создании образов, резко отличающее его 

от современников и предшественников.51 

По мнению литературоведа Дж.Нагиевой, образы, характерные для 

«Хамса», встречаются и в произведениях поэтов, живших до Низами. 

Ученый подчёркивает, что в «Шахнаме» Фирдоуси присутствуют эпизоды, 

включённые Низами в «Хамса», и именно эти образы послужили основой для 

решения поднятых Низами вопросов.52  Успешность Низами в выборе 

образов для своих великих дастанов объясняется тем, что он не 

ограничивался изучением произведений предшественников, а также 

обращением к народной устной литературе и истории. 

Исходя из структуры дастанов «Махзан ул-асрор» и «Матла ул-анвор», 

образы в них можно разделить на три группы в зависимости от их места в 

развитии проблематики дастана и построения произведения: 

первая – сам автор, главный герой дастана; 

вторая – описательные образы во вступительной части и статьях – 

портреты и персонажи; 

третья – эпические образы в рассказах и притчах. 

Этот нетрадиционный порядок сложился, главным образом, исходя из 

структуры дастана. Таким образом, рассказы и притчи в дастане 

анализировались, с одной стороны, как самостоятельные произведения, а с 

другой – как часть главы или маколата, исходя из мотивов их появления и их 

функции связующего элемента в общей идейной системе произведения. В 

качестве основного критерия был определен художественный путь, 

избранный авторами хамса. Поэтому в нашем исследовании мы стремились 

изучить не только общую систему образов дастана, но и состав персонажей, 

участвующих в сюжете. 

Образ автора занимает особое место в первых дастанах «Хамса». В 

очерках и рассказах первых дастанов «Хамса» также заметен ряд 
 

51 Бертельс Е.Э.Избранные труды. Низами и Фузули. Монография. Издательство Восточной литературы. 

Москва, 1962. – С.477. 
52 Нагиева Дж. Навои и азербайджанская литература XV-XIX вв. Т.: Фан, 1990. – С.31. 



65 

персонажей, но от начала и до конца дастана главным героем является сам 

поэт, который постоянно сопровождает читателя по различным вопросам, 

вводит его в мир образов и раскрывает суть маколатов и хикоятов. В первых 

дастанах «Хамса» мысли и взгляды автора связывают, объединяют, 

направляют и взаимодействуют. С первой главы до конца, в главах, 

посвящённых восхвалению, наату, предшественникам, словам и описаниям 

души, в главах, посвящённых пиру и правителю, в уединении, беседе и 

изумлении, во всех очерках и рассказах ясно и чётко отражены авторское 

отношение, вмешательство и переживания. 

II. Описательные портреты во вступительных главах и маколатах: 

1) портреты и персонажи во вступительных главах. 

Портрет правителя. Во вступительных главах дастана Низами «Махзан 

ул-асрор» портрет современника султана Фахруддина Бахрамшаха ибн Дауда 

создан в двух главах, а во вступительной части дастана Хусрава Дехлеви 

«Матла ул-анвор» даны описательные портреты пир-муршида Низамиддина 

Авлиё, султана Алауддина Хилджи и предшественника Низами Гянджеви. 

2) Портреты и персонажи, встречающиеся в маколатах дастана: 

В то время как Низами включает в раздел маколатов описательные 

портреты правителей, лицемеров и представителей того времени, Дехлеви 

рисует портрет праведных людей и лицемеров. 

III. Эпические образы в хикоятах и притчах дастанов можно 

классифицировать следующим образом: 

1) Образ пророков; 2) религиозно-суфийские образы; 3) образ правителя 

и представителей султаната; 4) образ представителей науки и 

просвещения; 5) образ социальных слоёв (образ народных масс); 6) образ 

животных. 

К первой группе относятся образы Соломона а.с.(третья статья) и Иисуса 

а.с.(десятая статья) в дастане Низами, Моисея а.с. (первая статья) у Дехлеви; 

ко второй группе относятся кающийся отшельник у Низами (девятая 

статья), сахибназар муъбад (муъбад – зороастрийский жрец) (одиннадцатая 

статья), паломник и суфий (тринадцатая статья), пир и его ученик 

(семнадцатая статья); у Дехлеви - Ибрагим Адхам (третья статья), 

преданный, ищущий довольства Создателя в обмен на поклонение (пятая 

статья), дервиш, который, подобно Шибли, отказался высказать своё 

требование (шестая статья), пири вафо, прерывающий бесуду с незнакомцем 

и продолживший бесуду с верным другом (девятая статья), юноши, 

жертвующие друг другу шербет, как воду жизни (одиннадцатая статья), пир, 

у которого было видение (семнадцатая статья); 

третья группа включает отчаявшегося царя у Низами (первая статья), 

Но'ширавона и его министра (вторая статья), султана Санджара (четвёртая 

статья), Фаридуна (седьмая статья), царя-тирана (четырнадцатая статья), 

молодого принца (пятнадцатая статья), Джамшида (восемнадцатая статья), 



66 

Харуна ар-Рашида (девятнадцатая статья); правитель, застреливший бедняка 

в дастане Дехлеви (тринадцатая статья); 

четвёртая группа включает двух судей, спорящих у Низами 

(двенадцатая статья); учёного у Дехлеви (вторая статья); 

пятая группа включает образы земледельца (третья статья), старухи 

(четвёртая статья), старого каменщика (пятая статья), охотника (шестая 

статья), честного человека (четырнадцатая статья), пожилого человека 

(пятнадцатая статья), раненого ребёнка (шестнадцатая статья) и цирюльника 

(девятнадцатая статья); у Дехлеви — образы бедняка, взявшего деньги 

взаймы на сапоги по дороге в хадж (четвёртая статья), старика, несущего 

тяжёлый камень в горах (седьмая статья), человека, желающего пролить 

кровь брата (десятая статья), пастуха, смешивающего воду с молоком 

(четырнадцатая статья), благовоспитанного молодого человека (семнадцатая 

статья), человека, говорившего в ночь могущества (восемнадцатая статья), 

охотника в шубе (девятнадцатая статья), женщины, сидящей на диете 

(двадцатая статья); 

а в шестую группу входят лиса в двух эпизодах у Низами (в шестой и 

восьмой статьях), собака (шестая статья), олень (седьмая статья), соловей 

(двадцатая статья), сокол (дикий сокол) (двадцатая статья); Дехлеви вводит 

образы дикого льва (двенадцатая статья), собаки-кафира (двенадцатая статья) 

и вороны с больным глазом (пятнадцатая статья). 

По степени использования в дастане Низами образ правителей занимает 

первое место. Основная идея таких рассказов — защита прав трудолюбивого 

народа путём критики правителя. На втором месте — обобщённый образ 

трудлюбивого народа. Жизнь и приключения этих героев основаны на 

суфийских идеях, в частности, на характерной для ахиев идее: «ахи должны 

быть обладателями профессии и добывать себе пропитание честным трудом 

и потом», и в ней отражен призыв к овладению определённой профессией. 

Этот принцип углубляет социально-нравственную сущность дастана, 

проясняя не только отношение автора к народу, но и его позицию в движении 

ахия. 

Большинство персонажей дастана Дехлеви «Матла ул-анвор».  

считаются религиозно-суфийскими персонажами, сформировавшимися в 

связи с принадлежностью автора к ордену Чиштия. 

Во втором параграфе главы «Обновление системы образов в дастане 

«Хайрат ул-аброр» образы дастана полностью классифицируются по 

вышеуказанному принципу. Первым является главный герой дастана – сам 

Навои; в «Хайрат ул-аброр» фигура автора стоит в центре художественной 

мысли, идейно-эстетически объединяет весь текст, рассматривается как 

внутренняя сила, управляющая сюжет. Приоритет автора отчетливо виден, 

прежде всего, в поэтическом построении текста, в постановке 

последовательных нравственно-дидактических вопросов, в его 

стилистической индивидуальности. Образ автора в этом месте, как 



67 

самостоятельное эстетическое целое, берет на себя организацию и 

объединение всей композиции, от вступительной части до маколата, хикоята  

и заключения. 

Существенно отличаясь от предшественников, образ автора в дастане 

«Хайрат ул-аброр» обладает рядом специфических особенностей. В 

частности, прозаические дебочи (вступления) выступают в качестве 

начального этапа раскрытия идейно-концептуальной позиции автора, тогда 

как авторские обращения к самому себе и к сокию в концовках глав, его 

обобщающие суждения, острые призывы и обращения позволяют выявить 

важнейшие грани, присущие художественному мышлению автора. 

II. Описательные портреты во вступительных главах и статьях можно 

разделить на 2 группы: 

1) Во вступительных главах предшественники поэта: Гянджеви, 

Дехлеви, Джами; из султанов – Хусейн Байкара; имеются описательные 

портреты суфиев Ходжи Бахауддина Накшбанда и Ходжи Убайдуллы. 

2) В маколатах дастана встречается ряд портретов и персонажей в 

соответствии с темой и сущностью маколата. 

портрет султанов; портрет лицемерных шейхов; портрет щедрых и 

нещедрых людей; портрет вежливых и грубых людей; портрет довольных и 

недовольных людей; портрет верных и неверных людей; портрет истинных 

возлюбленных; портрет честных людей и лжецов; портрет учёных и невежд; 

портрет приемлемых и неприемлемых писарей; портрет людей, приносящих 

благодеяния подобно облакам; портрет лицемеров. 

III. Эпические образы в эпических сказаниях и притчах можно 

классифицировать следующим образом: 

1) образы пророков, суфиев, святых угодников; 2) образы правителей; 3) 

образы людей из разных социальных слоёв; 4) образы животных. 

В главе дана полная классификация образов, относящихся к каждой 

группе. 

В «Хайрат ул-аброр» показаны представители различных категорий, 

независимо от возраста, статуса и положения в обществе. Это доказывает, 

что ни одна прослойка того времени не осталась без внимания Хазрата 

Навои, и что весь народ был читателем первого дастана поэта. 

Четвёртая глава «Место дастана Навои в тюркской традиции 

написания хамса»  состоит из двух параграфов, первый из которых 

«Поэтика «Хайрат ул-аброр», вопросы языка и стиля». В нем 

рассмотрены особенности размера и рифмы дастана, слова, мысли, 

лингвистические особенности языка поэта, факторы, обеспечивающие его 

художественность, а также вопросы стиля. 

Сари бахр - поэтический размер  был выбран для дастана не случайно. 

Во-первых, это было требованием традиции. Первые дастаны всех «Хамса» 

до Навои были написаны в сари-бахр. Во-вторых, этот традиционный бахр, 

выбранный для дастана, соответствовал идейному духу произведения. Он 



68 

помог выразить философские размышления, наставления, сложные мысли и 

взгляды поэта и донести суть дастана до читателя. «Хайрат ул-аброр» 

написан в двух размерах сари: 1) sari’yi musaddasi matviyi makshuf; 2)sari’yi 

musaddasi matviyi mavquf. 

В дастане бейты, написанные в sari’yi musaddasi matviyi mavquf, 

встречаются реже, чем стихи, написанные в sari’yi musaddasi matviyi makshuf. 

Обычно, если в конце строки стоит долгая гласная, слова оканчиваются на 

ряд согласных или долгие гласные в закрытом слоге, образуется этот вариант 

сари. Тот факт, что длинные и короткие хиджо встречаются в строке в сари 

бахр почти в равном количестве, также очень удобен для норм произношения 

узбекского языка. 

Благодаря богатству высоких общечеловеческих идей и значений 

произведения «Хайрат ул-аброр», в дастане присутствует множество видов 

рифмы, которые выражают глубокие социальные, философские, моральные, 

образовательные и просветительские смыслы. Автор уделяет особое 

внимание формальной и содержательной соразмерности рифм. В этом 

параграфе на основе произведения Джами “Risolayi qofiya” изучены важные 

поэтические функции таких движений рифмы, как rass, ishbo‘, hazv, tavjih, 

majro, nafoz в рифмах дастана. Также проанализированы типы рифмы, 

используемые в дастане, такие как mujarrad, murdaf, muqayyad, muassas; 

проанализированы такие фигуры рифмы, как zulqofiyatayn, zulqavofi’, tarsi’, 

tajnisli qofiya, и посредством этого доказано поэтическое мастерство поэта. 

Определен вклад слов, принадлежащих к разным частям речи, в создание 

рифм в стихах, в частности, эффективное использование таких частей речи, 

как существительное, прилагательное и глагол, для создания рифм. 

Рассмотрены такие дефекты рифмы, как iqvo, ikfo, sinod и iyto, в науке 

классической рифмы, и эти дефекты, редко встречающиеся в «Хайрат ул-

аброр», были доказаны на примерах. 

В каждом маколате и во всех главах, от первой до последней, 

художественные и научные аспекты переплетаются. Также присутствуют 

элементы философии и комментария. В связи с чрезвычайно широким 

охватом дастана, различные стили используются параллельно, иногда в 

синтезе. Обсуждаются сотворение вселенной, бесконечная сила и 

могущество Бога, его неотъемлемые качества, возникновение природы и 

вселенной, благороддство Мухаммада Мустафы (мир ему и благословение 

Аллаха), чудеса человеческой души, взгляды автора на искусство речи, прозы 

и стиха, его теоретические идеи о превосходстве лирического жанра над 

эпическим, генезис того или иного образа в дастане. При этом соблюдаются 

не только критерии художественного достоинства, но и принципы научности 

и историчности. Это означает, что «Хайрат ул-аброр» – это не только 

отражение художественного мышления поэта, но и продукт его научного 

мировоззрения. 



69 

Мысли и идеи в дастане можно разделить на следующие группы по 

форме их выражения: 1) авторская речь; 2) речь сказителя; 3) монолог; 4) 

диалог; 5) аяты и хадисы. Также в этом параграфе, помимо факторов, 

проявляющих художественную выразительность – языковых, речевых и 

стилистических – средства художественного выражения, используемые в 

дастане, демонстрируют их важные эстетические функции в обеспечении 

художественного качества языка произведения на примерах использования 

поэтом поэтических фигур izdivoj, tazod, iqtibos, tavze’, niqto, kalomi’ jomi’. 

В параграфе “Влияние «Хайрат ул-аброр» на османско-турецкую 

литературу (дастан «Гульшан ул-анвор» Ташлиджали Яхъёбея)”, на основе 

семантико-структурного анализа дастана раскрывается влияние «Махзан ул-

асрор» Низами и «Хайрат ул-аброр» Навои на дастан Ташлиджали Яхъёбея. 

Дастан «Гульшан ул-анвор» Ташлиджали Яхъёбея обладает уникальной 

композиционной структурой и по ритмике и семантике следует первому 

дастану авторов хамса. Кадрие Йылмаз, специально изучавшая отклики на 

«Махзан ул-асрор» в Чигатае и Анатолии, в своём исследовании выделяет 

«Гульшан ул-анвор» как javobiya - отклик, сохраняющий ритм и 

обновляющий структуру.53 

Структура «Гульшан ул-анвор» своеобразна. Вводная часть состоит из 

трёх басмал (главы 1–3), трёх хамд (главы 4–6), трёх муноджат (главы 7–9), 

танбех (глава 10), хикоят (глава 11), трёх наат (главы 12–14), гимн Султану 

Сулаймону (глава 15), «Причина написания произведения» (глава 16), «гимн 

шейха Мухаммада Деде» (глава 17), «Хикоят Хазрати Имама Аъзама» (глава 

18), «Оправдание автора» (глава 19). Основная часть произведения включает 

чряд хикоятов, четыре параграфа, объединяющие серию рассказов, поучений 

и притч, четыре части «Категории опеки» и семь стадий «Оснований опеки». 

В начале каждого параграфа и раздела, как и в маколатах традиционных 

первых дастанов, представлен художественный подход автора к проблеме, 

который служит аннотацией к проблеме, рассматриваемой во всем разделе. 

Следующая часть: хикоят, притча или порицание, служит для обоснования и 

закрепления этой проблемы. 

Важный аспект, отличающий Ташлиджали Яхьёбея от его 

предшественников, отражен в названиях дастанов. Начиная с басмалы в 

«Гульшан ул-анвор», все главы имеют особые заголовки, а многочастные 

главы имеют последовательную нумерацию: “Tevhid-i evval”, “Tevhid-i sanı”, 

“Tevhid-i sālis” yoki “Münācāt-ı evvel”, “Münācāt-ı sanı”, “Münācāt-ı sālis”. Все 

остальные главы вводных глав дастана автор ограничивает краткими 

названиями: “Sebeb-i te’lif u hasb-i hāl-i sāhib-i tasnif” или “Ahbār-ı ahyār-ı 

ulu’l-elbāb ve izhār-ı i’tizār-ı sāhibü’l-kitāb. Такие названия в дастане 

Тошлиджали служат упрощённой аннотацией для этих глав. Принцип 

сложного структурного именования показывает, что произведение основано 

 
53 Yilmaz K. Bir nazire örneği olarak Taşlıcalı Yahyâ’nın “Gülşen-i envâr’ı” // Süleyman Demirel Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi,  2015/1, Sayı:21. – S.116. 



70 

на высоком художественном стиле и религиозно-суфийской сущности. 

Название позволяет предопределить суть и содержание текста, духовную 

атмосферу в нём. 

Введение главы-басмалы, которое наблюдается только у Навои среди 

предшественников, и порядок систематизации структуры наатов как сначала 

васф-наат, а затем мероджнома наат, указывают на то, что Тошлиджали 

опирался на Навои в своём дастане. В главе «Авторское оправдание» во 

введении все предшественники заслуживают уважения, но Навои не имеет 

себе равных, и он объясняет, кто из предшественников его больше всего 

вдохновлял: 

Vaṣf idemem ẕāt-ı ḥüredmendini 

Ayn-ı acem görmedi mānendini.54 

В данном параграфе дастан всесторонне исследуется в семантическом и 

структурном аспектах, анализируются аспекты его сходства с «Хайрат ул-

аброр» Навои. 

В структуре «Гульшан ул-анвор» отчётливо виден приоритет 

религиозно-суфийской составляющей. Структура дастана изменена, чтобы 

выдвинуть на первый план такие вопросы, как стойкость на пути любви к 

Аллаху, очищение сердца и воспитание души. Основную часть произведения 

также можно разделить на две части: первые четыре главы составляют 

первую часть, а последующие разделы, посвященные классификации 

опекунов и степеней, – вторую. Ведь первые четыре главы: «О том, какими 

должны быть правители», «О воспитании беспечных и невежественных 

людей», «О бренности мира», «О довольстве» – подготавливают почву для 

следующей части – о святых – посредством толкования общих и широких 

морально-просветительских вопросов. Если первая часть направлена на 

духовную и нравственную подготовку читателя, на суфийские уроки и 

очищение его души, то вторая часть систематически структурирует мир 

святых, этапы их духовного совершенства. Это означает подготовку читателя  

к пути истинной святости, ведение его к духовному совершенству и 

эффективному достижению суфийских целей. Используя эту структуру, 

Ташлиджали представляет логичный и обоснованный путь воспитания души, 

основанный на постепенном восхождении. 

Образы «Гулшан ул-анвор» чрезвычайно разнообразны. Наряду с 

пророками, святыми угодниками, шейхами, суфиями и правителями, даже 

простым гражданам общества отводится художественная задача. Образы 

дастана можно классифицировать следующим образом: 

1) образ пророков; 2) образ халифов (чахорёров); 3) образ шейхов-суфиев 

и религиозных лидеров; 4) образ правителей, министров и других 

государственных деятелей; 5) образ поэтов; 6) романтические образы; 7) 

образ рядового гражданина. 
 

54 Taşlıcalı Y. Gülşen-i envar’ın karşılaştırmalı metni (Karşılaştırmalı metin hazırlanırken mesnevînin şu nüshaları 

kullanılmıştır: 1- Millet Kütüphanesi (Ali Emirî Efendi Manzum Eserler) 993; 2- Milli Kütüphane 60 Hk 1/1 (1b-

81a); 3- Râşid Efendi Kütüphanesi 1124). – S. 693. 



71 

Образы, относящиеся к каждой группе, классифицированы в главе. У 

Ташлиджали выбор образов Навои прослеживается более подробно. В 

«Хайрат ул-аброр» также включены образы пророков, святых угодников, 

суфиев и шейхов, исходя из просветительско-суфийской сущности 

произведения. Есть образы, непосредственно заимствованные из первого 

дастана Навои. Помимо рассказов, связанных с жизнью Но‘ширавони Адиля, 

Ибрахима Адхама и Абдуллы Ансари, во второй главе дастана содержатся 

порицание и два рассказа, соответствующие четвёртой статье «Хайрат ул-

аброр», о лицемерных шейхах. В порицании «О том, каким должен быть 

шейх» автор раскрывает свою личную позицию по отношению к 

представителям этой религии, а в третьем рассказе «Лицемерный шейх и 

глава судей» и четвёртом рассказе «Лжешейх и невежда» он художественно 

обосновывает свои взгляды. Эти общие взгляды свидетельствуют о том, что 

Ташлиджали при создании своего дастана вдохновлялся прежде всего 

Алишером Навои. 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

В результате исследования поэтической структуры и поэтики первых 

дастанов «Хамсы» был сделан ряд выводов: 

1. Первый дастан, как начало Хамса (Пятерицы), объединяет в себе 

разбросанные по всей структуре морально-дидактические, воспитательно-

суфийские идеи, как сокровище, и объединяет основные принципы 

композиции. Первый дастан считается вводной, содержательной программой 

всей хамса. Он воплощает идею совершенного человека в центре хамса и 

делает вводные ссылки на последующие дастаны. В первом позиция автора 

занимает более высокое место, чем в последующих дастанах, и глубоко 

выражена художественная мысль поэта. 

2. Важные вопросы, поднятые в первом дастане, представлены через 

элемент «статья», и в этой части объединены важные морально-суфийские 

идеи. Двадцать статей занимают позицию двадцати «столпов» в архитектуре 

произведения, представляя собой последовательное изложение основных 

теоретических и нравственных положений дастана. Двадцать статей, 

отобранных Низами, дают автору возможность сформировать целостную 

тему в общей структуре, создать «произведение в произведении». Для 

сохранения композиционного равновесия в первом дастане эта структура не 

меняется и в последующих. 

3. Сказки являются основным элементом структуры первого дастана, 

центром сюжета и образуют со статьями единую композиционную 

целостность. Хотя рассказы основаны на самостоятельной теме, они 

выполняют важные функции в рамках общей темы, например, связывая 

конкретную проблему с доказательствами в единый композиционный сюжет 

и наполняя его идеологически. Связь между статьями и рассказами 

распределяется в рамках принципа «теория-практика», а интерпретация 

абстрактных вопросов – от статей – переходит на путь образной 



72 

выразительности – рассказа. Эта «двойная» структура обеспечивает 

уникальность первых дастанов и не повторяется в точности ни в одном 

другом произведении. 

4. При рассмотрении первых философских корней хамсанави становится 

очевидным, что острая суфийская дидактика и религиозно-философские идеи 

дастана Хакима Санои «Хадикат ул-хакика» оказали влияние на дастан 

Низами Гянджеви «Махзан ул-асрор». Существует также литературно-

эстетическое влияние первых дастанов Хусрава Дехлеви, Абдурахмона 

Джами и Алишера Навои на «Хадика». В частности, художественно-

философская связь дастанов Алишера Навои «Хайрат ул-аброр» и «Лисон ут-

тайр» с семантической точки зрения отчётливо прослеживается через общие 

сюжеты. 

5. Большое количество муноджатов к первому предшественнику в 

дастане «Матла ул-анвор», серьезное изменение в структуре наатов, введение 

главы после наатов к пири муршиду Низамиддину Авлиё, а не к 

современному правителю, как у Низами, удаление традиционной вводной 

главы, посвященной слову, из введения в пласт маколатов, впервые создание 

традиции введения главы предшественнику, представление «хилватов» без 

вводной главы и изменение структуры “ikki xilvat+ ikki samara” у Низами на 

модель “uch xilvat” , и утверждается, что суфийские убеждения автора были 

основой для таких серьезных структурных изменений. 

6. Структура наатов, характерная для Низами, Дехлеви и Джами до 

Навои, была полностью обновлена только в «Хайрат-ул-аброр». В то время 

как у предшественников ми'раджнама-наат располагается между васф-

наатами, Навои сначала выделяет место всем васф-наатам, а затем 

ми'раджнама-наату, создавая отличную от предшественников модель 

упорядоченного и постепенного совершенствования: во всех васф-наатах 

раскрываются человеческие и нравственные качества, присущие нашему 

Пророку (мир ему и благословение Аллаха), а затем высшая ступень этого 

совершенства доказывается через описание мираджа. Размещение 

ми'раджнама-наата после васф-наата – это не просто изменение структуры, 

это фундаментальный поворот в структуре наатов, заключающийся в 

выдвижении высшего статуса – события мираджа – после этого достоинства. 

7. В «Хайрат ул-аброр» две главы, посвящённые трём 

предшественникам, и две следующие за ними главы, посвящённые 

толкованию слова, по сути, образуют целостную концепцию. Последующее 

восхваление правителя также структурировано с точки зрения поставленной 

цели. Хотя главы, посвящённые толкованию слова, формально отличаются от 

глав, посвящённых предшественникам, они логически рассматриваются как 

их продолжение и преемственность. Духовно-нравственные взгляды, начатые 

предшественниками, углубляются в литературном обсуждении слова, и 

главы логически дополняют друг друга. С этой точки зрения, Навои, глубоко 

понимая, что включение восхваления правителя среди этих глав подорвёт 

художественный замысел поэта и нарушит композиционную целостность, 



73 

поместил восхваление правителя после четвёртой главы, сохранив 

целостность структуры. 

8. Место глав, посвящённых Аллаху и Пророку (мир ему и благословение 

Аллаха), в первых дастанах фиксировано, а порядок последующих глав 

отражает уникальную стратегию автора. У Низами это место было 

«освобождено» правителю Фахруддину Бахрамшаху, у Дехлеви – пири-

муршиду Низамиддину Аулии, у Джами – представителям ордена 

Накшбанди, а у Навои – двум главным предшественникам. У Джами нет 

упоминаний о восхвалении правителя, что связано с интересом автора к 

ордену Накшбандия, и, помимо доказательства более высокого социально-

духовного положения пиров ордена по сравнению с правителями, 

показывает, что идейным центром дастана является не правитель-

покровитель, а духовный пир. 

9. «Беседы» в «Тухфат-ул-ахрор» по своей функции в структуре дастана 

аналогичны «хилватам» в дастанах Низами и Амира Хусрава, а также 

«хайратам» в дастане Навои. Все эти главы считаются ядром первых 

дастанов, их центральной основой. Включение «бесед» в структуру дастана 

Джами, отходя от хилватов двух предшественников, является важным 

изменением в структуре дастана, сформированной на основе взглядов автора 

в рамках позиции пир-муршида в Накшбанди и доказывает ярко выраженный 

суфийскими характер дастана. Принцип «хилват дар анджуман» (пребывания 

с Аллахом в джамаате) в Накшбандии стал важной основой для отказа от 

«хилватов» предшественников и освобождения места для «бесед». 

10. В «Тухфат ул-ахрор» Джами представил традиционный элемент 

«маколат» в форме «макола», в которой прослеживается главенство 

религиозно-суфийских и просветительско-суфийских взглядов. Хотя в 

некоторых статьях можно наблюдать следование предшественникам, в 

основной части автор выступает в позиции муршида, характерной для ордена 

Накшбандия. Сознательный отход от предшественников наблюдается в 

посвящении специальной статьи важному пласту эпохи. В этих статьях 

доминируют острые элементы сатиры, наблюдается главенство критического 

подхода. 

11. Существенными изменениями в структуре «Хайрат ул-аброр» 

являются: введение поэтически совершенной басмалы, формирование 

аннотированного прозаического предисловия, отход от традиции в структуре 

наатов, повышение статуса предшественников в «Хамсависе» путем 

удвоения главы, посвященной предшественникам, и помещения ее после 

на’тов, указание на принадлежность к ордену Накшбанди и главенство 

мистического духа через главы, посвященные Ходже Бахауддину и Ходже 

Убайдулле, проявление религиозно-нравственной стратегии автора через 

«хайраты», усиление духа призыва к бдительности путем формирования в 

статьях образов людей своего времени и т. д. 

12. Образы «Махзан ул-асрор» Низами в значительной степени 

представлены образами правителей и народа. Этот принцип тесно связан с 

принадлежностью автора к ордену ахия, которая состоит из простых 



74 

граждан. Во всех рассказах, где главными героями являются правители, 

преобладает критический дух. Независимо от того, является ли герой 

рассказа правителем или простым человеком, цель — защитить человеческие 

интересы, разоблачив угнетение правителей. Это углубляет социально-

нравственную сущность дастана и проясняет позицию автора в ордене ахия. 

13. Большинство персонажей дастана Дехлеви «Матла ул-анвор» — 

религиозно-суфийские персонажи. В третьей статье речь идёт об Ибрагиме 

Адхаме, в пятой — о верующем, ищущем одобрения Творца в обмен на 

поклонение, в шестой — о Шибли и дервише, в девятой — о пири вафо, в 

одиннадцатой — о юношах, а в семнадцатой — о пири назарли, и истории, в 

которых они участвуют, также являются религиозно-суфийскими. Это 

связано с принадлежностью автора к ордену Чиштия. 

14. В «Хайрат ул-аброр» присутствуют образы пророков, пиров ордена, 

суфиев, исторических и легендарных правителей, всех членов общества, а 

также животных. Жанровые особенности дастана обусловили включение в 

него образов многих социальных категорий, не похожих друг на друга и 

принадлежащих к разным слоям общества. Большинство из них – это зрелые 

образы, впервые введенные в стиль «Хамса» Навои и не встречающиеся у 

предшественников. Образ автора – главный герой дастана, то есть мысли и 

взгляды поэта определяют общий сюжет дастана, все статьи и рассказы 

напрямую связаны с личностью поэта. 

15. Язык и стиль изложения «Хайрат ул-аброр» обеспечили ему 

международную известность. В нем используются слова тюркского, 

арабского, персидского и различных диалектов, а также лексический пласт, 

характерный для народного поэтического творчества. В дастане мысли 

выражены языком автора или сказителя, используются такие речевые формы, 

как монолог и диалог, многие мысли взяты в виде цитат из аятов Священного 

Корана и хадисов. Стиль дастана формируется на основе сочетания научных 

и художественных критериев. 

16. «Гульшан ул-анвор» Ташлиджали Яхъёбея является ответом на 

первые дастаны, но относится к дастанам, структура которых не сохранилась. 

Выбор структуры в виде «четырех времён года в интерпретации 

просветительско-суфийских тем» и «семи этапов, обсуждающих этапы 

святости» связан со стремлением автора углубить идею суфийско-духовного 

совершенства, одновременно обновляя литературную форму. Поэтически 

совершенная басмала-глава, структура стихов, эта глава и изображения 

показывают, что Ташлиджали опирался на Навои в своем дастане. 

 

 

 

 

 



75 

SCIENTIFIC COUNCIL ON AWARDING SCIENTIFIC DEGREES 

DSC.03/04.06.2021.FIL.72.09 AT  BUKHARA STATE UNIVERSITY  

NAVOI  STATE UNIVERSITY  

SHARIPOVA NIGORA NURIDDINOVNA 

THE POETIC STRUCTURE AND SYSTEM OF IMAGES OF THE  

“KHAMSA” EARLY  EPICS 

10.00.02 – Uzbek Literature 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT  

          of dissertation of the Doctor of Science (DSc) on philological sciences  

Bukhara – 2026 
 



76 

The theme of  Doctor of Science (DSc) dissertation was registered by the Supreme Attestation 

Commission at the Ministry of Higher Education, Science and Innovation of the Republic of Uzbekistan 

under number B2022.4.DSc/Fil484. 

The dissertation has been prepared at the Navoi state university. 

The dissertation abstract is published in three languages (Uzbek, Russian, English (resume) on the 

web-site of the Scientific Council (www.buxdu.uz) and «Ziyonet» Information-Educational portal 

(www.ziyonet.uz). 

Scientific consultant:   Boltabaev Khamidulla 

Doctor of Philological sciences, Professor 

Official opponents:   Khamraev Jumakul 

Doctor of Philological sciences, Professor 

Salohiy Dilorom Isomiddin qizi 

Doctor of Philological sciences, Professor 

Eshonqulov Husniddin Primovich 

Doctor of Philological sciences, Professor 

Leading organization:    Urgench State University 

The defense of the dissertation will take place on “__” __________, 2026, at … : … o‘clock during 

the meeting of the Scientific Council DSc03/04.06.2021.Fil.72.09 at Bukhara State University (Address: 

200118, Bukhara, M. Iqbol Street, 11. Tel: (+99865) 221-29-14, Fax: (+99865) 221-29-14, Email: 

buxdu@buxdu.uz). 

The dissertation is available for review at the Information Resource Center of Bukhara State 

University (registered under number _____). (Address: 200118, Bukhara, M. Iqbol Street, 11. Tel: 

(+99865) 221-29-14, Fax: (+99865) 221-29-14). 

The abstract of the dissertation was distributed on «_____» _________________2026. 

(Mailing report register No. _____   on «_______» _____________________ 2026). 

 

 

 
 

 

 

Y.S. Saidov 

Chairman of the Scientific council on 

awarding scientific degrees, Doctor of 

Philosophy, Professor 

A.R. Akhmedov 

Secretary of the Scientific Council on 

awarding scientific degrees, Professor 

 

D.Z. Radzhabov 

Chairman of the scientific seminar at 

Scientific Council on awarding scientific 

degrees, Doctor of Philosophy, Professor 

 

http://www.ziyonet.uz/
mailto:buxdu@buxdu.uz


77 

INTRODUCTION (abstract of the DSc dissertation) 

The aim of the research is a scientific and theoretical investigation of the 

compositional, ideological, semantic, and lexical-stylistic features of Alisher 

Navoi’s dastan “Khairat ul-abror” within the context of the poetic structure and 

system of images of the early Khamsa dastans. 

The tasks of the research: 

- to identify the early philosophical roots of khamsa writing using the example 

of Sanoi Ghaznavi’s dastan “Hadiqat ul-haqiqa” and its creative influence on 

dastans Nizami Ganjavi’s “Makhzan ul-asror” and Alisher Navoi’s “Khairat ul-

abror”; 

- to demonstrate that the basic structure of the early dastan, based on 

“Makhzan ul-asror,” was updated in the subsequent dastans “Matla ul-anvor’ and 

“Tukhfat ul-ahror”, depending on the author’s artistic conception and religious and 

educational views; 

- to identify the consistency and originality in the architectonics of “Khayrat 

ul-abror” based on the semantic and structural patterns of the first dastans of  

“Khamsa”; 

- to reveal the features of the renewal of the system of images of the dastan 

“Khayrat ul-abror” through a study of images in the dastans “Makhzan ul-asror” 

and “Matla ul-anvor”; 

- to identify the influence of “Khayrat ul-abror” on Ottoman Turkish literature 

through the semantic and structural features and poetics of images in the dastan 

“Gulshan ul-anvor” by Toshlidzhali Yahyobey; 

- to reveal the poet’s artistic mastery in matters of meter, rhyme, language, 

and style of “Khayrat ul-abror”. 

The object of the research is various editions of the dastan “Khayrat ul-

abror” by Alisher Navoi in the context of the dastans “Hadiqat ul-haqiqa” by Sanoi 

Ghaznavi, “Makhzan ul-asror” by Nizami Ganjavi, “Matla ul-anvor” by Khosrav 

Dehlavi, “Tukhfat ul-ahror” by Abdurakhmon Jami, and “Gulshan ul-anvar” by 

Toshlijali Yahyobey. 

The scientific novelty of the research is as follows: 

in the process of scientifically substantiating the early philosophical origins of 

the art of khamsa writing, identifying the influence of Sanoi Ghaznavi’s dastan 

“Hadiqat ul-haqiqa” on Nizami Ganjavi’s dastan “Makhzan ul-asror”, the literary 

and aesthetic influence was determined not only on the dastan of its first 

predecessor, but also on the dastans of Khusraw Dehlavi, Abdurakhmon Jami, and 

Alisher Navoi. In particular, the artistic and philosophical continuity of Alisher 

Navoi’s dastans “Khairat ul-abror” and “Lison ut-tayr” with “Hadiqa...” was 

proven from a semantic point of view through chapters and hikoyats; 

the composition of the works “Makhzan ul-asror”, “Matla ul-anvor”, and 

“Tukhfat ul-ahror” was comparatively studied, and the structure of the first dastan, 

formed in them, is updated in accordance with the author’s artistic concept, 

religious and Sufi views, socio-political and cultural life, which is confirmed by 

the example of the structural-semantic construction and arrangement in the 



78 

introductory part, maqolats and hikoyats. In particular, the fundamental difference 

between “hayratlar” in the dastan of Navoi, and “hilvatlar” in the dastans of 

Nizami and Dehlavi, as well as from “suhbatlar” in the dastan of Jami, was 

confirmed by the author’s placement of the concept of “hayrat” in the center of the 

dastan, in the title of the work; 

the images in the dastans “Makhzan ul-asror”, “Matla ul-anvor”, and “Khairat 

ul-abror” were comprehensively analyzed based on the theme of the work, and 

categorized into groups such as the dastan’s protagonist—the author himself; 

descriptive characters in the introduction and makolats; and artistic images in the 

hikoyats and parables. The updating of images in the dastans of Nizami and Amir 

Khusraw in Navoi’s dastan, based on the author’s Sufi-enlightenment views, was 

carried out using images and characters absent from predecessors, and first 

introduced in “Khairat ul-Abror”; 

based on a semantic and structural analysis of Toshlidzhali Yahyobey’s 

dastan “Gulshan ul-anvor”, this article reveals the relationship between Alisher 

Navoi’s “Khairat ul-abror” and Ottoman Turkic literature. A comparative study of 

tradition and innovation in the early epic poems of Nizami, Navoi, and 

Toshlidzhali was also conducted. Based on an analysis of the Basmala chapter, the 

lines of the vasfs and merojnom, and the general plots and images in the dastan, it 

was proven that the author relied on “Khairat ul-abror”, rather than “Makhzan ul-

asror”, in the semantic and structural construction of “Gulshan ul-anvor”; 

it has been proven that the innovation and high artistic mastery in the artistry 

of Alisher Navoi’s dastan “Khairat ul-abror” were scientifically substantiated, in 

comparison with the early dastans of his predecessors, the features of the poetic 

meter of the dastan, the classical rhyme system, the various speech forms in the 

work, the individual poetic style of the author, the artistic and aesthetic aspects, 

and educational-Sufi ideas of the work are the fundamental basis for the spiritual 

development of the youth of the Third Renaissance of New Uzbekistan. 

Implementation of research results. Based on the scientific results obtained 

in studying the poetic structure and system of images of the first Khamsa dastans: 

theoretical conclusions that in the process of scientifically substantiating the 

first philosophical origins of the art of writing Khamsa, identifying the influence of 

Sanoi Ghaznavi’s dastan “Hadiqat ul-haqiqa” on Nizami Ganjavi’s dastan 

“Makhzan ul-asror” were determined, the literary and aesthetic influence was 

determined not only on the dastan of the first predecessor, but also on the dastans 

of Khusrav Dehlavi, Abdurakhmon Jami, Alisher Navoi, in particular, the artistic 

and philosophical continuity of Alisher Navoi’s dastans “Khairat ul-abror” and 

“Lison ut-tayr” with “Hadiqa...” from a semantic point of view was proven, were 

used in the implementation of the tasks set in the fundamental project on the topic 

“Analysis of the creative laboratory of Karakalpak writers in a monographic 

aspect” (certificate No. 531/2 of the Karakalpak Research Institute for Humanities 

of the Karakalpak Branch of the Academy of Sciences of the Republic of 

Uzbekistan as of September 5, 2025). As a result, the project work was enriched 

with an analysis of the poetics, plot, and composition of classical literary genres, 



79 

new scientific and theoretical data on the important role of the Persian and Turkic 

art of writing khamsa in the creative development of Karakalpak writers; 

Theoretical conclusions on the compositional comparison of the first dastans 

of the Persian “Khamsa”, updating the structure in connection with the artistic 

concept of the author, religious and Sufi views, socio-political and cultural life, the 

fundamental difference between “hayratlar” in the dastan of Navoi and “hilvatlar” 

in the dastans of Nizami and Dehlavi, as well as from “suhbatlar” in the dastan of 

Jami, were used in the practical project No. IZ -2021020813 on the topic “Creation 

of a multilingual multimedia collection based on the study and popularization of 

the work of Alisher Navoi abroad”, completed at the Tashkent State University of 

the Uzbek Language and Literature in 2021-2023. (certificate No. 01 / 04-5841 of 

the Tashkent State University of the Uzbek Language and Literature as of 

September 8, 2025). As a result, the project work was enriched with information 

on typology in the art of writing of the first Khamsa dastans in Persian, Ottoman 

Turkic, and Turkic languages, the connection of the compositional and structural 

construction with the author’s enlightenment-Sufi views, as well as the fact that 

Navoi brought the phenomenon of “amazement” in the “introductory part” to the 

center of the dastan in order to fundamentally differ from his predecessors in the 

early dastan; 

theoretical conclusions on the connection of images in the first dastans with 

the theme of the work, the main character of the dastan - the author himself, the 

classification of descriptive characters in the introduction and maqolats as artistic 

images in hikoyats and parables, the peculiarities of updating the images of the 

first dastans of Nizami and Amir Khusraw in the dastan of Hazrat Navoi, as well as 

the development of these images in connection with the enlightenment-Sufi views 

of the author of the “Khamsa” first dastans, were used in practical project No. AL-

662205561 on the topic “Creation of Alisher Navoi author’s corpus”, completed at 

the Tashkent State University of the Uzbek Language and Literature in the 2023-

2024 academic year (certificate No. 01/04-5839 of the Tashkent State University 

of the Uzbek Language and Literature as of September 8, 2025). As a result, the 

project work was enriched with scientific and theoretical data on the development 

of images characteristic of the first Persian and Turkic dastans in the khamsa style, 

common and diverse aspects, ideological, artistic, religious, and historical 

foundations of images in Navoi’s early dastan, the development of each image in 

relation to the artistic, aesthetic, and enlightenment-Sufi views of the dastan’s 

author; 

theoretical conclusions on a comparative study of the roots of the khamsa 

tradition in Ottoman-Turkish literature, issues of tradition and innovation in the 

first dastans of Nizami, Navoi, and Toshlijali, and an analysis of the structure of 

the basmala, wasf, and merojnom in the dastan, the general plots and images in the 

dastan, it was proven that the author relied on “Khairat ul-abror” and not on 

“Makhzan ul-asror” in the semantic and structural construction of “Gulshan ul-

anvor” were used in the electronic textbook “Navoiyshunoslik” (certificate No. 

DGU50804 of the Ministry of Justice of the Republic of Uzbekistan as of May 7, 

2025). As a result, the relationship between Navoi and Ottoman-Turkic literature, 



80 

considered one of the important scientific problems in khamsa studies, was 

revealed, and Navoi’s greater literary influence on the art of writing khamsa in the 

period after the 15th century was revealed compared to Nizami; 

a scientific analysis of the artistry of Alisher Navoi’s dastan “Khairat ul-

abror”, the features of poetic meter, the classical rhyme system, the uniqueness of 

the language of the work, and the individual poetics of the author’s style was used 

in the program of the Navoi Regional TV and Radio Company “Assalom, yangi 

kun!” from November 29, 2024, and the scripts of the program “Ma’naviyat 

ko‘zgusi” from August 23, 2025, and a direct interview was also conducted with 

the researcher (certificate No. 01-01/121 of the Navoi Regional TV and Radio 

Company as of August 29, 2025). As a result, audience knowledge of the 

educational value and artistic significance of dastans increased, and the programs 

were enriched with scientific and theoretical information. 

Approbation of the research results. The main conclusions of the research 

were presented at 7 international and 9 republican scientific and practical 

conferences. 

The structure and scope of the dissertation.  The dissertation consists of an 

introduction, four chapters, a conclusion, and a list of references. The total volume 

of the dissertation is 282 pages. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 

E’LON QILINGAN ISHLAR RO‘YXATI 

СПИСОК ОПУБЛИКОВАННЫХ РАБОТ 

LIST OF PUBLISHED WORKS 

I bo‘lim (I часть; I Part) 

1. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlarining poetik strukturasi va obrazlar 

tizimi. Monografiya. – Toshkent: Academs Space Line, 2025. – B. 214. 

2. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlari strukturasida me’rojnomalarning 

o‘rni (“Maxzan ul-asror”, “Hayrat ul-abror” va “Gulshan ul-anvor” asarlari 

misolida) // “O‘zMU xabarlari” jurnali, 2025. – №1/5/1. B.283-286 (10.00.00; 

№15). 

3. Sharipova N.N. Questions of the artistry of dastan “Kairat ul-abror” // 

ACADEMICIA An International Multidisciplinary Research Journal ISSN: 2249-

7137. SJIF2021=7.492  2021. – P. 92-95 

4. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlari strukturasida munojotning o‘rni // 

“Ilm sarchashmalari” jurnali, 2022. –№ 11. – B.61-64 (10.00.00; № 3) 

5. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlarining vazni xususida // “Tamaddun 

nuri” jurnali, 2024. – №12. B.31-33 (10.00.00; № 28) 

6. Sharipova N.N. Xamsanavislik an’anasi va unda Toshlijali Yahyobey 

“Gulshan ul-anvor” dostonining o‘rni // “FarDU.Ilmiy xabarlar” jurnali, 2025. –   

№3. B.63-68 (10.00.00; № 20). 

7. Sharipova N.N. “Xamsa" ilk dostonlari uslubida oziga xoslik // “Xorazm 

Ma’mun akademiyasi axborotnomasi” jurnali, 2024. - №10/4 B.199-202 (10.00.00; 

№ 21) 

8. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlarida muallif siymosi // “Til va 

adabiyot ta’limi” elektron jurnali, 2022. – № 7. – B.21-22 (10.00.00; № 9) 

9. Sharipova N.N. Plot and compositional aspects of “Kairat ul-abrora” // 

ResearchJet Journal of Analysis and Inventions, Volume 2, Issue 11 Nov., 2021. – 

P. 98-103. (Impact Factor: 7.655). ISSN 2276-0960 

10. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” strukturasida an’ana va o‘ziga xoslik // 

“Tamaddun nuri” jurnali, 2023. – №12/2 (51). B.24-27 (10.00.00; № 28) 

11. Sharipova N.N. Poetic structure of the first doston “Khamsa” // 

International Journal of Advance Scientific Research.Volume 02, Issue 2022. – P. 

10-13. SJIF Impact factor (2022: 5.478)(2022: 5.636). 

12. Sharipova N.N. “Tuhfat ul-ahror” dostoni semantik-struktur tizimida 

naqshbandiylik g‘oyalarining badiiy in’ikosi // Qo‘qonDPI. Ilmiy xabarlar. 

Qo‘qon, 2025. -  №7. B.903-911 (OAK Rayosatining 2021-yil 31-martdagi qarori 

bilan ro‘yxatga olingan). 

13. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” kompozitsion qurilishida basmalaning 

o‘rni // “Til va adabiyot” elektron jurnali, 2023. - №13 B.8-10. (OAK Rayosatining 

2023-yil 23-iyundagi qarori bilan ro‘yxatga olingan). 

14. Sharipova N.N. Comments on the structure of the epic “Hayrat ul-abror” 

// The American Journal of Social Science and Education Innovations (ISSN – 

2689-100x) –Vol 05. ISSUE 12.2023. – P. 73-76. 



82 

15. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlari poetik strukturasida na’tlarning 

o‘rni // “Til va adabiyot” elektron jurnali. – Toshkent, 2024. – №16. – B.19-21 

(OAK Rayosatining 2023-yil 23-iyundagi qarori bilan ro‘yxatga olingan). 

16. Sharipova N.N. “The role of the narrative genre in the composition of the 

first epics “Khamsa” // International Journal of Advance Scientific Research (ISSN 

– 2750-1396). P.17-28 Volume 04 /Issue 10. 2024 

17. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” hikoyatlarining doston 

kompozitsiyasida tutgan o‘rni // Til va adabiyot ta’limi. 2021.– № 6. – B. 64. 

(10.00.00; № 9) 

18. Sharipova N.N. The role of stories in “Hayrat ul-abror” structure // The 

Second Pamir Transboundary Conference for Sustainable Societies-2023 | PAMIR 

2023, November 16-17. – P.1271-1277 

19. Sharipova N.N. “Maxzan ul-asror” va “Hayrat ul-abror” strukturasi: 

an’ana va novatorlik // “Alisher Navoiy va Sharq Rennesansi” IV Xalqaro 

simpozium materiallari – Navoiy, 2025. – B.445-454. 

20. Sharipova N.N. “Maxzan ul-asror”ning turkiy xamsachilikka ta’siri” // 

“Alisher Navoiy va XXI asr” mavzusidagi respublika ilmiy-amaliy konferensiya 

materiallari. – Navoiy, 2024. – B.108-110 

21. Sharipova N.N. “Maxzan ul-asror” va “Hayrat ul-abror” dostonlari 

qurilishida so‘z ta’rifidagi boblarning o‘rni // “Ta’limda “Ustoz-shogird” tizimi – 

sifat va samaradorlik kafolati” mavzusidagi respublika ilmiy-amaliy konferensiya 

materiallari. – Navoiy, 2020. – B.379-381 

II bo‘lim (II часть; II Part) 

22. Sharipova N.N. “O‘zbek adabiyoti tarixi” fanidan elektron qo‘llanma. 

Elektron hisoblash mashinalari uchun yaratilgan dasturning rasmiy ro‘yxatdan 

o‘tkazilganligi to‘g‘risidagi guvohnoma. № DGU 28081 O‘zbekiston Respublikasi 

Adliya vazirligi huzuridagi Intellektual mulk agentligi. – Toshkent. – 05.10.2023. 

23. Sharipova N.N. “Navoiyshunoslik” fanidan elektron qoʻllanma. Elektron 

hisoblash mashinalari uchun yaratilgan dasturning rasmiy ro‘yxatdan 

o‘tkazilganligi to‘g‘risidagi guvohnoma. № DGU 50804 O‘zbekiston Respublikasi 

Adliya vazirligi huzuridagi Intellektual mulk agentligi. – Toshkent. – 07.05.2025. 

24. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror”da qofiya malohati // “Alisher Navoiy 

ijodiy merosining umumbashariyat ma’naviy-ma’rifiy taraqqiyotidagi o‘rni” 

mavzusidagi III an’anaviy Xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. – 

Navoiy, 2021. – B.87-91. 

25. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror”da badiiy tasvir vositalari // “Alisher 

Navoiy ijodiy merosining bashariyat ma’naviy-ma’rifiy taraqqiyotidagi o‘rni” 

mavzusidagi xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. – Navoiy, 2021. – 

B.53-57. 

26. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror”da saxovat va karam talqini // “Alisher 

Navoiy: xalqparvar va mehr-saxovat sohibi” mavzusidagi respublika ilmiy-amaliy 

konferensiya materiallari. – Navoiy, 2021. – B.49-52. 



83 

27. Sharipova N.N. “Hayrat ul abror” hikoyatlarining doston strukturasidagi 

o‘rni // “Alisher Navoiy va Sharq Renessansi” III xalqaro simpozium materiallari. 

– Toshkent, 2024. – B.1012-1032 

28. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” dostonida na’t // “Globallashuv 

sharoitida o‘zbek tili nufuzini oshirishning nazariy va amaliy masalalariga 

yangicha yondashuv: muammo, yechim, istiqbollar” mavzusidagi  respublika 

ilmiy-amaliy anjumani materiallari – Navoiy, 2022. – B.219-222. 

29. Sharipova N.N. “Xamsa” debochasi // “Alisher Navoiy va XXI asr” 

mavzusidagi uluslararo konferansi materiallari. – Toshkent-Boku, 2023. – B. 518-

521. 

30. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror”da Navoiyning o‘z salaflariga 

munosabati // “Alisher Navoiy adabiy va ilmiy merosini o‘rganish masalalari”. 

№68-Xalqaro konferensiya materiallari. – Toshkent, 2023. – B. 320-325. 

31. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror”da farzand tarbiyasi masalasi // “XXI asr 

ilm-fani va ta’lim sohasida ayollar: yutuqlar va muammolar” mavzusidagi 

Respublika ilmiy-amaliy anjumani materiallari. – Navoiy, 2023. – B.187-189. 

32. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostoni uslubida o‘ziga xoslik” (Alisher 

Navoiyning “Hayrat ul-abror” dostoni misolida) // “O‘zbek adabiyotshunosligining 

dolzarb masalalari: tadqiq, tahlil va yangicha yondashuv” mavzusidagi respublika 

ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. – Navoiy, 2023. – B.33-38. 

33. Sharipova N.N. “Ҳайрат ул-аброр” структурасида “ҳайратлар”нинг 

ўрни // “O‘rta Osiyodan Anado‘ligacha: turkiy xalqlar tili, tarixi, madaniyati va 

etnografiyasi” mavzusidagi xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. – 

Navoiy, 2023. – B.270-273 

34. Sharipova N.N. “Xamsa” strukturasida “Hayrat ul-abror”ning o‘rni // 

“Globallashuv davrida turli tizimli tillar munosabati” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy konferensiya materiallari. – Navoiy, 2023. – B. 196-200 

35. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” strukturasida munojotning o‘rni // 

Alisher Navoiy adabiy va ilmiy merosini o‘rganish manbalari mavzusidagi xalqaro 

ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. – Toshkent, 2024. – B.222-228. 

36. Sharipova N.N. “Xamsa” poetik strukturasida basmalaning o‘rni // 

“Globallashuv sharoitida o‘zbek tili nufuzini oshirishning nazariy va amaliy 

masalalariga yangicha yondashuv: muammo, yechim, istiqbollar” mavzusidagi  

respublika ilmiy-amaliy anjumani materiallari. – Navoiy, 2022. – B.215-218. 

37. Sharipova N.N. “Xamsa” ilk dostonlarida syujet va til munosabati // 

“Alisher Navoiy va adabiy ta’sir masalalari: komparativistika, badiiy ijod va 

Renessans” mavzusidagi xalqaro ilmiy-nazariy konferensiya materiallari. – 

Samarqand, 2025. – B.360-365. 

38. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror”da ustozlar talqini // “Globallashuv 

davrida turkıy tillar integratsıyası” mavzusidagi xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya 

materiallari. – Navoiy, 2024. – B.176-181 

39. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” qahramonlar olamining asar syujetini 

shakllantirishdagi o`rni // “Adabiy ta’lim metodologiyasi: xalqaro tajriba va ilmiy 

hamkorlik” mavzusidagi professor Hamidulla Boltaboyev tavalludining 70 



84 

yilligiga bag‘ishlangan xalqaro ilmiy-nazariy anjuman materiallari. – Toshkent,  

2024. – B.361-368 

40. Sharipova N.N. “Hayrat ul-abror” strukturasida syujetdan tashqari 

kompozitsion jihatlarning o‘rni” // “Alisher Navoiy ijodiy merosining bashariyat 

ma’naviy-ma’rifiy taraqqiyotidagi o‘rni” mavzusida respublika ilmiy-amaliy 

anjuman materiallari. – Navoiy, 2025. – B.63-66. 

41. Sharipova N.N. Alısher Navoıy ijodıda xamsanavıs salaflar tasviri // “Oliy 

ta’lımda raqamli texnologiyalar va innovatsiya: fan, ta’lim, tarbiya” mavzusidagi 

xalqaro mıqyosdagi ilmıy-texnik anjuman. – Navoiy, 2024. – B.45-51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 



86 

Avtoreferat “Durdona” nashriyotida tahrirdan о‘tkazildi hamda о‘zbek, rus va 

ingliz tillaridagi matnlarning mosligi tekshirildi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bosishga ruxsat etildi: 22.12.2025 yil. Bichimi 60x84 1/16 , «Times New Roman» 

garniturada raqamli bosma usulida bosildi. Shartli bosma tabog‘i 5,2.  

Adadi: 100 nusxa. Buyurtma №4 

 

Guvohnoma AI №178. 08.12.2010. 

“Sadriddin Salim Buxoriy” MCHJ bosmaxonasida chop etildi. 

Buxoro shahri, M.Iqbol kо‘chasi, 11-uy. Tel.: 65 221-26-45 



87 



88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


