
1 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

DSc.03/27.02.2020.F.72.08 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

BARNOYEV SANJAR KURBONOVICH 

YUSUF HAMADONIYNING MOVAROUNNAHR TASAVVUF 

TARIQATLARI RIVOJIDAGI O‘RNI 

09.00.03 – Falsafa tarixi 

 

 

 

 

FALSAFA FANLARI BOʻYICHA FALSAFA DOKTORI (PhD) DISSERTATSIYASI 

AVTOREFERATI 

Buxoro-2025 

 



2 

UO‘K: 1(55)(091)+141.336:28  

 

Falsafa fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD) dissertatsiyasi avtoreferati 

mundarijasi 

 

Оглавление автореферата диссертaции доктора философии (PhD) по 

философским наукам 

 

Contents of dissertation abstract of the doctor of philosophy (PhD) on 

philosophical sciences 

 

 

 

 

Barnoyev Sanjar Kurbonovich 

Yusuf Hamadoniyning Movarounnahr tasavvuf tariqatlari rivojidagi o‘rni ............. 5 

 

 

Барноев Санжар Курбонович 

Роль Юсуфа Хамадани в развитии тасаввуф учений в Маверауннахре .......... 23 

 

 

Barnoyev Sanjar Kurbonovich 

Yusuf Hamadani's role in development of tasawwuf teachings in  

Maweraunnahr ......................................................................................................... 45 

 

 

Eʼlon qilingan ishlar roʻyxati 

Список опубликованных работ 

List of works published ............................................................................................ 50 
 

 

 



3 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

DSc.03/27.02.2020.F.72.08 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

BARNOYEV SANJAR KURBONOVICH 

YUSUF HAMADONIYNING MOVAROUNNAHR TASAVVUF 

TARIQATLARI RIVOJIDAGI O‘RNI 

09.00.03 – Falsafa tarixi 

 

 

 

 

Falsafa fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD) dissertatsiyasi 

AVTOREFERATI 

Buxoro-2025 

 



4 

Falsafa doktori (PhD) dissertatsiyasi mavzusi Oʻzbekiston Respublikasi Oliy taʼlim, fan va 

innovatsiyalar vazirligi huzuridagi Oliy attestatsiya komissiyasida В2023.4.PhD/Fal1112 raqam 

bilan roʻyxatga olingan. 

Dissertatsiya Buxoro davlat universitetida bajarilgan. 

Dissertatsiya avtoreferati uch tilda (oʻzbek, rus, ingliz (rezyume) Ilmiy kengash veb-sahifasida 

(www.buxdu.uz) va “ZiyoNet” Axborot-taʼlim portalida (www.ziyonet.uz) joylashtirilgan. 

Ilmiy rahbar:     Navruzova Gulchixra Negmatovna 

       falsafa fanlari doktori, professor 

Rasmiy opponentlar:    Boltayev Abduraxim Amonovich 

       falsafa fanlari doktori, dotsent 

       Raxmatova Xolidaxon Xoliqovna 

       falsafa fanlari doktori, dotsent 

Yetakchi tashkilot: Bahouddin Naqshband ilmiy-tadqiqot markazi 

Dissertatsiya himoyasi Buxoro davlat universiteti huzuridagi ilmiy darajalar beruvchi 

DSc.03/27.02.2020.F.72.08 raqamli ilmiy kengashning 2025-yil “_26_” _Dekabr_ soat «_16:00_» dagi 

majlisida boʻlib oʻtadi (Manzil: 200114, Buxoro shahri, M.Iqbol koʻchasi, 11-uy. Tel.: (65) 221-29-14; 

faks: (65) 221-57-27, e-mail: buxdu_rektor@buxdu.uz)  

Dissertatsiya bilan Buxoro davlat universitetining Axborot-resurs markazida tanishish mumkin 

(__787__ raqami bilan roʻyxatga olingan). (Manzil: 200114, Buxoro shahri, M.Iqbol koʻchasi, 11-uy. Tel.: 

(65) 221-25-87.) 

Dissertatsiya avtoreferati 2025-yil “_10_” _Dekabr_ kuni tarqatildi. 

(2025 yil “_9_” _Dekabr_ dagi _49_ raqamli reyestr bayonnomasi.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Namozov B.B. 

Ilmiy darajalar beruvchi  

ilmiy kengash raisi, 

 falsafa fanlari doktori, professor 

Sharipov A.Z. 

Ilmiy darajalar beruvchi  

ilmiy kengash kotibi,  

falsafa fanlari doktori, professor 

Safarova N.О. 

Ilmiy darajalar beruvchi  

ilmiy kengash qoshidagi ilmiy seminar raisi oʻrinbosari,  

falsafa fanlari doktori, professor 



5 

KIRISH (falsafa doktori (PhD) dissertatsiyasi annotatsiyasi) 

Dissertatsiya mavzusining dolzarbligi va zarurati. XXI asrning birinchi 

choragi yakunlanib borayotgan bir davrda insoniyat ma’naviy-ruhiy bo‘shliq, 

individualizm, iste’molchilik, g‘oyaviy beqarorlik kabi jiddiy sinovlarga ro‘baro‘ 

kelayotgan sharoit tasavvuf falsafasining insonni komillikka yetaklovchi tamoyillari 

– nafsni poklash, mehr-shafqat, adolat kabi qadriyatlarni dolzarblashtirmoqda. Fan 

va texnikaning rivojlanishi, sun’iy intellekt imkoniyatlarining kengayishi ma’naviy 

qashshoqlik, axloqiy nigilizm kabi ijtimoiy muammolar fonida Movarounnahr 

tasavvuf tafakkurini tarixiy-falsafiy tahlil etish, tasavvufiy maktablarning 

sotsiokultural funksiyalarini asoslashni muhim vazifaga aylanmoqda. Shu jihatdan 

Yusuf Hamadoniyning haqiqiy insoniy qiyofani saqlash, ruhiy muvozanatni 

ta’minlash, inson va koinot o‘rtasidagi meyorni topish hamda insonda halollik 

immuniteti hosil qilishga oid g‘oyalarining falsafiy xususiyatlarini ochib berish 

dolzarb ahamiyat kasb etmoqda.   

Jahon ilm-fani, ilmiy markazlarida o‘rta asr musulmon Sharqida faoliyat 

ko‘rsatgan mutasavvif, mutakallimlar axloqiy-tasavvufiy merosi, Movarounnahr 

tasavvuf tariqatlari shakllanishiga bag‘ishlangan kompleks falsafiy-tarixiy 

tadqiqotlar olib borilmoqda. Yassaviya, Xojagon-Naqshbandiya tariqatlarning 

ilmiy-irfoniy ildizlari bo‘lgan Hamadoniyning komil inson konsepti, irshod 

metodikasi, “xilvat dar anjuman”, “sukut”, “huzur” kabi tamoyillarning falsafiy 

mohiyatiga oid tahlillar tasavvufiy maktablar silsilasini, tariqatlarning jamiyat 

ma’naviyatidagi transformatsion rolini namoyon etishda muhim ahamiyat kasb 

etadi. Bu borada Yusuf Hamadoniyning tasavvufiy-falsafiy qarashlarini, uning 

barkamol avlod tarbiyasiga oid ma’rifiy qarashlarini, komil insonni tarbiyalash 

g‘oyalarining mazmunini hozirgi davr kontekstida ochib berish, ularni ma’rifiy 

jamiyat asoslarini shakllantirishdagi ahamiyatini tadqiq etish zarurati ortib 

bormoqda. 

Yangi O‘zbekiston sharoitida milliy ma’naviy merosni chuqur o‘rganish, 

tarixiy xotirani tiklash, yoshlar ongida ma’rifatparvarlikni kuchaytirish davlat 

siyosati darajasida dolzarb vazifaga aylangan hamda ma’rifiy-ma’naviy merosni 

targ‘ib etish sohasida amaliy harakatlar amalga oshirib kelinmoqda. “ ...azaldan 

mintaqamizda ushbu illatga qarshi kurash nafaqat qonunlar va muayyan jazolar 

orqali, balki ma’naviy-axloqiy choralar ko‘rish, jamiyatda poraxo‘rlik va 

korrupsiyaga qarshi o‘ziga xos “ma’naviy immunitet”ni shakllantirish masalalariga 

alohida e’tibor qaratib kelingan. Imom Buxoriy, Imom Termiziy, Imom G‘azzoliy, 

Bahouddin Naqshband, Abu Nasr Forobiy, Jaloliddin Rumiy, Abdurahmon Jomiy, 

Ahmad Yassaviy kabi allomalarning nafs tarbiyasi, axloq komilligi haqidagi fikrlari 

asrlar mobaynida milliy shuur va ongni shakllantirishda yaqindan yordam bergan”1. 

Shu nuqtayi nazardan Yusuf Hamadoniy ilmiy merosining yoshlar ongida ma’naviy 

immunitetni mustahkamlash, ekstremistik va radikal mafkuralarga qarshi barqaror 

mafkuraviy asos yaratishdagi metodologik ahamiyatini ochib berish muhim 

ahamiyat kasb etmoqda. 

 
1 Мирзиёев Ш.М. Янги Ўзбекистон стратегияси. –Тошкент: “O‘zbekiston”, 2021. -Б.420. 



6 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2023-yil 11-sentabrdagi PF-158 son 

“O‘zbekiston – 2030” strategiyasi to‘g‘risida”, 2020-yil 6-noyabrdagi PF-6108-

sonli “O‘zbekistonning yangi taraqqiyot davrida ta’lim-tarbiya va ilm-fan sohalarini 

rivojlantirish chora tadbirlari to‘g‘risida”, 2021-yil 1-iyuldagi PF-6255-son “2021-

2026 yillarga mo‘ljallangan ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashish bo‘yicha 

O‘zbekiston Respublikasi milliy strategiyasini tasdiqlash to‘g‘risida”, 2025-yil 21-

apreldagi PF-68-son “Fuqarolarning vijdon erkinligi huquqi kafolatlarini yanada 

mustahkamlash hamda diniy-ma’rifiy sohadagi islohotlarni yangi bosqichga olib 

chiqish chora-tadbirlari to‘g‘risida” farmonlari, 2017-yil 24-maydagi PQ-2995-son 

“Qadimiy yozma manbalarni saqlash, tadqiq va targ‘ib qilish tizimini yanada 

takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida”, 2018-yil 14-avgustdagi PQ-3907-son 

“Yoshlarni ma’naviy-axloqiy va jismoniy barkamol yetib tarbiyalash, ularga ta’lim-

tarbiya berish tizmini sifat jihatidan yangi bosqichga ko‘tarish chora-tadbirlari 

to‘g‘risida”, 2021-yil 26-martdagi PQ-5040 son “Ma’naviy-ma’rifiy ishlar tizimini 

tubdan takomillashtirish chora-tadbirlari to‘g‘risida” qarorlari, shuningdek, 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 2021-yil 18-yanvardagi 23-son 

“O‘zbekistonda yoshlarga oid davlat siyosatini 2025-yilgacha rivojlantirish 

konsepsiyasini tasdiqlash to‘g‘risida”, 2019-yil 31-dekabrdagi 1059-son “Uzluksiz 

ma’naviy tarbiya konsepsiyasini tasdiqlash va uni amalga oshirish chora-tadbirlari 

to‘g‘risida” qarorlari hamda hamda sohaga oid boshqa meyoriy-huquqiy hujjatlarda 

belgilangan vazifalarni amalga oshirishda mazkur disssertatsiya muayyan darajada 

xizmat qiladi.  

Tadqiqotning respublika fan va texnologiyalari rivojlanishining ustuvor 

yoʻnalishlariga mosligi. Mazkur tadqiqot respublika fan va texnologiyalar 

rivojlanishining I. “Axborotlashgan jamiyat va demokratik davlatni 

ijtimoiy,huquqiy, iqtisodiy innovatsion gʻoyalar tizimini shakllantirish va ularni 

amalga oshirish yoʻllari” nomli ustuvor yoʻnalishi doirasida bajarilgan. 

Muammoning oʻrganilganlik darajasi. Sharq va G‘arb tadqiqotchilari 

tomonidan Xoja Yusuf Hamadoniyning hayot yo‘li va faoliyati ma’lum darajada 

o‘rganilgan. Uning tasavvufiy-falsafiy, ruhiy-axloqiy va ma’naviy-ma’rifiy 

qarashlari, asosiy biografik ma’lumotlar beruvchi manbalarga Abdulkarim as-

Sam’oniy, Faxruddin ibn Asokir, Fariduddin Attor, Abduxoliq G‘ijduvoniy, 

Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy, Faxruddin Ali Safiy asarlarini kiritish 

mumkin. Jahon sharqshunos olimlaridan Dj.S.Trimingem, J.Frezer, A.Shimmel, 

I.Goldsiyer, A.Knish, D.Dyuiz, H.Yilmazning islom va tasavvuf tarixi bilan bog‘liq 

tadqiqotlarida Hamadoniyning o‘ziga xos qarashlari va tariqatlar rivojida tutgan 

muhim o‘rni asoslab berilgan2.    

 
2 Камалиддинов Ш. «Китаб ал-ансаб» Абу Са‘да Абд ал -Карима ибн  Мухаммада ас-Сам‘ани  как источник 

по истории и истории  культуры Средней Азии. Ташкент. Издательство «Фан» АН РУз. 1993. Ст. 210.; Аттор. 

Фаридуддин. Тазкират ул-авлиё. - Тошкент. 2023. 19-б.; Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф 

Ҳамадоний. Тошкент. “Ўзбекистон”. 2019. 19-б; Жомий. «Нафаҳот ул-унс мин ҳазарот ил-қудс». Нашрга 

тайёрловчи Обидий М.  Теҳрон. 1375 ҳижрий-шамсий 383–384-б;. Навоий Алишер. Тўла асарлар 

тўплами.Ўнинчи жилд.  Ўзбекистон Матбуот ва ахборот агентлиги, Ғафур Ғулом номидаги нашриёт –матбаа 

ижодий уйи. Тошкент – 2012 йил. 298-б;. Сафий Фахруддин Али. “Рашаҳоту айнил-ҳаёт” (Оби ҳаёт 

томчилари). Нашрга тайёрловчилар: Ҳасаний М. Умрзоқ Б. Тошкент. “Абу Али Ибн Сино”. 2004. 19-бет.; 

Тримингэм Дж. С. Суфийcкие ордена в исламе. – Москва: Наука, 1989. –С.61.; Фрэзер Дж. Дж. Золотая 

ветвь / пер. с англ. М. К. Рыклина. 2-е изд. М., 1983.; Шиммель А. М. Мир исламского мистицизма. — М.: 



7 

Ayshenur O‘nalning “Turklarning islomlashuvida so‘fiylarning o‘rni Yusuf 

Hamadoniy misolida” deb nomlangan tadqiqot ishida Yusuf Hamadoniyning hayot 

yo‘li, ustozlari, maslakdosh va shogirdlari, tasavvufiy qarashlari, turkiy xalqlar 

islomi rivojida tutgan o‘rniga ham baho berilgan. F.Mansurov va F.Badaruddin 

qalamiga mansub “Yusuf Hamadoniy ikki so‘fiylik tariqatining ilhom manbai” deb 

nomlangan risolada mutasavvifning Xojagon va Yassaviya tariqatlarining 

shakllanishi va rivojida tutgan o‘rni haqida, Muhammad Amin Riyohiyga tegishli 

“Rutbat ul-hayot”ning forsiy nashri muqaddimasida Hamadoniyning talabalik 

davridan to vafotiga qadar voqea va hodisalar to‘g‘risida bir necha ishonchli 

manbalarga tayanib muhim ma’lumotlar berilgan3.  

Mustаqil dаvlаtlаr hаmdо‘stligi miqyоsidа Yusuf Hаmаdоniy fаоliyаtini о‘z 

tаdqiqоtlаridа yоritgаn оlimlаr sirаsigа Yе.Bеrtеls, S.Dеmidоv vа 

А.Xismаtullinlаrni qayd etish mumkin. I.Pаnkоv “Mаrkаziy Оsiyо islоmidа Yusuf 

Hаmаdоniy dаhоsi ijtimоiy-mаdаniy fеnоmеn sifаtidа” mаvzusidа yоzilgаn 

disssеrtаtsiyаdа Mаrkаziy Оsiyо xаlqlаrining аvliyоlаrgа sig‘inish аn’аnаlаrini 

Yusuf Hаmаdоniy shаxsi misоlidа yоritgаn4.  

Mamlakatimizda Yusuf Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot”, “Odobi tariqat” va 

“Koinot va inson haqida risola” asarlarini oʻzbek tiliga oʻgirib nashr etgan olimlar 

S.Sayfulloh va N.Hasanlarning ham ushbu boradagi mehnatlarini eʼtirof etish lozim. 

M.Hasaniy Abduxoliq Gʻijduvoniy haqidagi tadqiqotlarida Yusuf Hamadoniy 

merosiga alohida eʼtibor qaratgan. O.Usmon, U.Ergashev, G.Nurmatova, 

O.Sharipova Yusuf Hamadoniyning hayot yoʻli, maʼnaviy meʼrosi va falsafiy 

qarashlari haqida izlanishlar olib borganlar. G.Navroʻzova Yusuf Hamadoniyning 

tasavvuf ilmi rivojiga qoʻshgan hissasi borasida eng koʻp ilmiy ishlarni olib borgan 

olimalardan biridir. Naqshbandiylik taʼlimotining jamiyat barqarorligini, tinchlik va 

osoyishtalikni taʼminlashdagi oʻrni xususida A.Huseynova, B.Namozov, 

K.Rahimov, A.Boltayev, X.Raxmatova, N.Safarova tadqiqotlarida maʼlumotlar 

berilgan5.  

 
Алетейа, Энигма, 1999 (2-е изд. — Алетейя, 2000); Гольдциер И. Культ святых в исламе: пер. с нем. / под 

ред. А. Рановича. М., 1938.; Кныш А. Д. Суфизм // Ислам: историографические очерки / под общ. ред. С. М. 

Прозорова. М., 1991. С. 109–193.; DeWeese D., Jo-Ann Gross. Sufism in Central Asia. New Perspectives on Sufi 

Traditions, 15th–21st Centuries. Leiden, 2018.; Йылмаз Х. К. Золотая силсиля: цепь преемственности шейхов 

тариката накшибандийа-халидийа / пер. с тур. Д. Кадырова. М., 2009. 
3 Ünal Ayşenur Yûsuf Hemedânî Örneğiyle Türklerin İslâmlaşmasında Sûfîlerin Rolü. Necmettin Erbakan üniversitesi 

sosyal bilimler enstitüsü tarih ana bilim dali. Konya-2019. Б-70.; Рияхи М. А. Ходжа Юсуф Хамадани - «Рутбат 

ул-хаят» (Степени жизни). Ашгабат. Издатель:  Культурный центр Посольства ИРИ в Туркменистанеи Центр 

культурных и международных исследований. 2003.  С-163 
4 Бертельс Е. Э. Суфизм и суфийская литература. М., 1965.; Демидов С. М. Суфизм в Туркмении. Ашхабад, 

1978.; Суфизм в Центральной Азии (зарубежные исследования). Сборник статей памяти Фритца Майера 

(1912–1998)/ отв. ред. А. А. Хисматуллин. СПб., 2001. Панков И. А. Культ Йусуфа Хамадани в 

центральноазиатском исламе как социокультурный феномен. Диссертация на соискание ученой степени 

кандидата сторических наук. Санкт-Петербург 2018. 252-с.  
5Рутбат ул ҳаёт [Ҳаёт мезони]. / Таржимонлар: С. Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Т.: “Ўзбекистон”, 2019. - 136 б.; 

Ҳасаний М. Қиличева К. Ғиждувоний илм аҳллари хотирасида. – Тошкент: “Фан”, 2003. – Б.139.; Усмон О. 

Бухорои шарифнинг етти пири. -Тошкент, 2003. - 172 бет.; Эргашев У. Юсуф Ҳамадоний ва Абдухолиқ 

Ғиждувоний – Хожагон тариқатининг асосчилари. – Тошкент: Адолат, 2003. -Б.178.; Nurmatova G. The role of 

Аbdulkholik gijduvani’s “maqamoti yusuf hamadoni” in the development of young people. // Educаtional Research 

in Universal Sciens. -  Volume /Issue 8/2023.; Шарипова О. Абдулхолиқ Ғиждувоний маънавий меросининг 

фалсафий таҳлили. Фалсафа фанлари доктори (DSc) илмий даражасини олиш учун ёзилган диссертация. - 

Бухоро, 2022. - 249 б.; Наврўзова Г, Нурматова Н. Юсуф Ҳамадоний – етти пирнинг табаррук устози. 



8 

Yuqorida keltirilgan tadqiqotlar klassifikatsiyasi shuni ko‘rsatadiki: 

birinchidan, tadqiqotlarda tasavvuf tariqatlarining alohida irfoniy, falsafiy, 

aksiologik jihatlari tadqiq etilgan; ikkinchidan, Ammo Yusuf Hamadoniyning 

Movarounnahr tasavvuf tarqatlari rivojidagi o‘rni yaxlit, tizimli falsafiiy tahlil 

yetilmagan. Mazkur dissertatsiyada yuqorida qayd etilgan olimlar va 

tadqiqotchilarning ilmiy izlanishlaridan metodologik asos sifatida foydalangan 

holda, Yusuf Hamadoniyning Movarounnahr tasavvufi takomilidagi o‘rni, inson va 

koinot uyg‘unligiga oid ta’limoti va komil inson haqidagi falsafiy qarashlarini tahlil 

etishga alohida yondashilganligi uning dolzarbligini belgilaydi. 

Dissеrtаtsiуа tadqiqotining dissеrtаtsiуа bajarilgan taʼlim muassasasining 

ilmiy-tadqiqot ishlari rejalari bilan bоgʻliqligi. Dissеrtаtsiуа tadqiqoti Buхоrо 

davlat universiteti ilmiy-tadqiqot ishlari rejasiga muvofiq II band “Yangi 

Оʼzbеkistоndа mаʼrifаtраrvаr davlat bаrро etishning ijtimoiy-falsafiy va mаʼnаviу-

ахlоqiу asoslarini takomillashtirish muammolari” (2022-2026-уу.) tadqiqot 

yoʻnalishi doirasida bajarilgan. 

Tadqiqotning maqsadi Yusuf Hamadoniyning Movarounnahr tasavvuf ilmi 

rivojidagi o‘rnini aniqlashdan iborat.  

Tadqiqotning vazifalari: 

Yusuf Hamadoniyning XI-XII asr Movarounnahr tarixiy-ijtimoiy muhitida 

shakllangan tasavvufiy qarashlarining ma’naviy, axloqiy, irfoniy va falsafiy 

manbaalarini ochib berish;  

Yusuf Hamadoniy shaxsiyati, ilmiy merosining tasavvufiy manbalarda tadqiq 

etilganligini komparativistik tahlil etish;  

Yusuf Hamadonoyning Movarounnahr tasavvufida silsila an’anasining 

shakllanishidagi hamda takomilidagi o‘rnini asoslab berish; 

mutasavvifning inson va koinot uyg‘unligiga oid talimoti, uning asosiy 

tamoyillari va meyor masalalariga oid g‘oyalarning falsafiy-antropologik 

mohiyatini ochib berish; 

“Rutbat ul-hayot” risolasidagi tinchlik va xotirjamlikka oid va “Odobi tariqat” 

asaridagi tasavvuf axloqi, komil inson haqidagi qarashlarining o‘ziga xos 

xususiyatlarini aniqlashtirish; 

Yusuf Hamadoniy falsafiy-irfoniy g‘oyalarining ma’naviy-axloqiy muhitni 

barqarorlashtirish va yuksak ma’naviyatli yoshlarni tarbiyalash amaliy ahamiyati va 

metodologik imkoniyatlarini asoslab berishdan iborat. 

Tadqiqotning obyekti sifatida Xoja Yusuf Hamadoniyning tasavvufiy merosi 

va Movarounnahr tariqat silsilalarining shakllanish jarayonlari tanlab olingan. 

 
Монография. - Тошкент. Машҳур-пресс. 2016. – Б.112.; Сафарова Н.О. Хожагон тасаввуфий таълимотида 

маънавий-ахлоқий қадриятлар масаласи. фал.фан.ном. дисс... - Тошкент, 2002. - 152 б.; Хусейнова А. 

Общечеловеческие ценности в мировозрении Абдурахмана Джами. Автореф… канд.филос.наук. – Ташкент, 

1994, - 41 с.; Рaҳимoв К. Мoвaрoуннaҳр тaсaввуфи тaрихи: тaълимoтнинг шaкллaниши вa тизимлaштирилиши 

(VIII-XI aсрлaр). – Тoшкeнт: “Akademnashr” 2020.; Болтаев А. А. Ибн Арабий “Рисолаи вужудия” (“Борлиқ 

тўғрисида рисола”) асарида борлиқнинг таърифи. // International Journal of Intellektual and cultural Heritage. 

Volume: 3, Issue:03/2023/- 65-69 pages.; Рахматова Х.Х. Хожа Аҳрор Валийнинг борлиқ ҳақидаги фалсафий 

ғоялари. // “Марказий Осиё Уйғониш даври илм-фан ва маданиятини тадқиқ этишнинг долзарб муаммолари” 

мавзусидаги халқаро илмий анжумани материаллари тўплами. –Гулистон: Университет, 2022. - Б. 104-106   



9 

Tadqiqotning predmetini Yusuf Hamadoniy tasavvufiy qarashlarining o‘ziga 

xos xususiyatlari va ma’naviy-axloqiy tamoyillarining Movarounnahr tariqatlari 

shakllanishi hamda rivojiga ko‘rsatgan ta’sirini tadqiq etish tashkil etadi.  

Tadqiqot usullari. Dissertatsiyada analiz va sintez, kompleks yondashuv, 

qiyosiy tahlil, tizimli-funksional yondashuv, kontent analiz, retrospektiv tahlil, 

dialektik, sinergetik, germenevtik kabi ilmiy bilish usullaridan foydalanilgan. 

Tadqiqotning ilmiy yangiligi quyidagilardan iborat:  

Xoja Abdulxoliq G‘ijduvoniyning “Maqomoti Yusuf Hamadoniy” asari 

asosida Yusuf Hamadoniy Xojagon-Naqshband tariqatiga “Hush dar dam” (ogoh, 

voqif, sergak bo‘lish, har bir nafasini nazorat qilish), “Nazar bar qadam” 

(hushyorlik, gunoh va g‘aflatda qolmaslik uchun undan ogoh bo‘lish), “Safar dar 

vatan” (vatan ichra safarda bo‘lsin, xalq orasida bo‘lish, qalbga safar qilish) va 

“Xilvat dar anjuman” (zohiran xalq bilan botinan Haq bilan bo‘lish) kabi qoidalarni 

kiritganligi hamda “huzur”, “sukut”, “nafsni tarbiyalash”, “ruhiy poklanish” kabi 

tamoyillar orqali Movarounnahr tasavvufiy tariqatlarining tarkibiy shakllanishiga 

ta’sir etganligi aniqlashtirilgan; 

Yusuf Hamadoniyning insonning Alloh tomonidan barcha maxluqlarning 

avvali, azizi va sarvari etib tanlangani g‘oyasida tafakkur orqali mas’uliyatni 

anglash, koinot bilan inson o‘rtasidagi munosabatlarda borliq ne’matlari - taom, 

ichimlik, kiyim, maskanda meyorga amal qilish, issiqlik va sovuqlik, nur va olov, 

suv va tuproq, havo va shamoldan ehtiyoj darajasida foydalanish, oila va nikoh, xalq 

bilan birga bo‘lish, uyqu va uyg‘oqlik, harakat va to‘xtashda halollik va poklikka 

rioya etish, tafakkur va botiniy ishlarda mulohaza yuritish, istak va iroda aqlga, 

sabrga tayanish tamoyillari rivojlantirilganligi asoslab berilgan;  

Yusuf Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot” asari asosida tana, qalb, ruh, sir kabi 

tushunchalarning odamning hayvoniylik darajasida qolib ketishi yoki insoniylik 

darajasiga ko‘tarilishidagi o‘rni tana va ruhga munosabatiga bog‘liq ekanligi, tirik - 

tinchlik (dunyo, ya’ni moddiy narsalar bilan osuda, tinch va sokin) jamiyat bilan 

bog‘liq hodisa sifatida, tiriklik - xotirjamlik (ilohiy, ma’naviy quvvat bilan) 

insonning o‘zi, qalbi va ruhi bilan bog‘liq hodisa sifatida uyg‘unlashgani 

dalillangan; 

“Odobi tariqat” asaridagi nafs riyozati, halol luqma, pok libos va maskan, 

mujohada va zikr orqali tana va ruhni poklash inson komilligi bosqichi ekanligi, 

tariqat odoblaridagi pok qalb, ilohiy tajalliga tayyorgarlik va ehson darajasiga 

intilish tamoyillari zamonaviy tarbiya jarayonlarida “halollik vaksinasi”, ma’naviy 

barqarorlik va ekstremistik g‘oyalarga qarshi mafkuraviy himoyani shakllantirish 

omili sifatida asoslangan.   

Tadqiqotning amaliy natijalari quyidagilardan iborat:  

Xoja Yusuf Hamadoniy ilmiy merosi asosida jamiyat hayotida hushyorlik, 

ogohlik, tinchlik va mehnatsevarlik maqomlarining ijtimoiy ahamiyati, ularning 

komil inson tarbiyasidagi mezonlari va barqaror ma’naviy muhitni shakllantirishga 

xizmat qiluvchi prinsiplari aniqlangan; 

Yusuf Hamadoniyning tasavvufiy-falsafiy merosidagi ontologik, antropologik, 

gnoseologik va axloqiy qarashlarining yoshlar tarbiyasida mas’uliyat, halollik, 

mehnatsevarlikni shakllantirishi, yoshlar ma’naviyatini yuksaltirishi va yashirin 



10 

xavf-xatarlarga (radikalizm, zo‘ravonlik, yolg‘on ma’rifat) qarshi profilaktik tarbiya 

vositasi sifatidagi ahamiyati ochib berilgan; 

Xoja Yusuf Hamadoniyning nafs riyozati, luqmaning va hirqaning halol 

bo‘lishi, mujohada, zikr kabi inson kamolotiga oid tamoyillari iymon sog‘ligini 

ta’minlashi, jismoniy va ma’naviy kamolot sharti, qalb xotirjamligi asosi ekanligi, 

jamiyat ma’naviy muhitini sog‘lomlashtirishda hushyorlik va ogohlik madaniyatini 

rivojlantirishi, yoshlarni manipulyativ axborot, diniy niqob ostidagi ekstremistik 

targ‘ibot va psixologik bosimlarga nisbatan barqaror immunitetga ega bo‘lishini 

ta’minlashga xizmat qilishi asoslab berilgan. 

Tadqiqot natijalarining ishonchliligi tadqiqot jarayonida qoʻllanilgan 

nazariy qarashlar, tadqiqot usullari va yondashuvlar rasmiy manbalar, faktlar, 

statistik maʼlumotlarga murojaat qilingan holda olinganligi, tushuncha definitsiyasi 

ilmiy tadqiqot metodologiyasi va mantiq talablariga amal qilgan holda ishlab 

chiqilganligi, nashr etilgan ilmiy maqolalar, respublika va xalqaro konferensiyalarda 

sinovdan oʻtkazilganligi, tadqiqot ishi natijalari boʻyicha berilgan xulosalar asosida 

takliflar ishlab chiqilgan boʻlib, tavsiyalar amaliyotda joriy etilgani, olingan 

natijalarning vakolatli tashkilotlar tomonidan tasdiqlangani bilan asoslanadi. 

Tadqiqot natijalarining ilmiy va amaliy ahamiyati. Tadqiqotning ilmiy 

ahamiyati undagi ilmiy-nazariy xulosalar, taklif va tavsiyalardan Movarounnahr 

tasavvuf tariqatlari tarixida Yusuf Hamadoniy merosining tutgan o‘rnini tadqiq 

etish, silsilalar o‘rtasidagi g‘oyaviy va irfoniy uzluksizlikni yangi metodologik 

yondashuv orqali ochib berish, tasavvuf falsafasidagi ruh, nafs, komil inson 

konseptlarining shakllanish tamoyillarini tizimli va qiyosiy tahlil qilishda nazariy-

metodologik asos sifatida, shuningdek, “tasavvufiy tarbiya modeli”ning tarixiy 

asoslarini takomillashtirishda, falsafiy, axloqiy, ijtimoiy-iqtisodiy fanlarning ilmiy-

nazariy asoslarini yanada boyitishda foydalanish mumkinligi bilan belgilanadi. 

Tadqiqot natijalarining amaliy ahamiyati yoshlar ongini radikalizm, diniy 

manipulyatsiya va ekstremistik g‘oyalardan himoya qilish bo‘yicha amaliy 

dasturlarni ishlab chiqishda, jamiyat barqarorlik, ma’rifiy ishlar, muzey 

ekspozitsiyalari, madaniy tadbirlar va ilmiy-amaliy konferensiyalar uchun amaliy 

qo‘llanma tayyorlashda, fuqarolik jamiyati institutlarining inson manfaatlarini 

himoya qilish, korrupsiyaga qarshi murosasiz muhitni yaratish, “Ma’naviyat va 

ma’rifat” markazlari tomonidan aholi o‘rtasida ma’naviy-ma’rifiy tadbirlar tashkil 

etishda, shuningdek, tasavvufshunoslik, falsafa tarixi, ma’naviyat ilmi va diniy 

ta’lim tizimlari faoliyatida, Hamadoniy merosining axloqiy tamoyillari, irshod va 

tarbiya metodlaridan zamonaviy ma’naviyat darslari (Kelajak soatlari) hamda oliy 

ta’lim tizimida o‘qitiladigan “Falsafa”, “Dinshunoslik”, “Ma’naviyatshunoslik” 

fanlarning mazmunini boyitishda va ta’lim muassasalari uchun o‘quv-metodik 

qo‘llanmalarni tayyorlashda foydalanish mumkinligi bilan izohlanadi. 

Tadqiqot natijalarining joriy qilinishi. Yusuf Hаmаdоniyning Mоvаrоunnаhr 

tаsаvvuf tаriqаtlаri rivоjidаgi о‘rnini tahlil etish jarayonida olingan ilmiy natijalar 

asosida: 

Xoja Abdulxoliq G‘ijduvoniyning “Maqomoti Yusuf Hamadoniy” asari asosida 

Yusuf Hamadoniy Xojagon-Naqshband tariqatiga “Hush dar dam” (ogoh, voqif, 

sergak bo‘lish, har bir nafasini nazorat qilish), “Nazar bar qadam” (hushyorlik, gunoh 



11 

va g‘aflatda qolmaslik uchun undan ogoh bo‘lish), “Safar dar vatan” (vatan ichra 

safarda bo‘lsin, xalq orasida bo‘lish, qalbga safar qilish) va “Xilvat dar anjuman” 

(zohiran xalq bilan botinan Haq bilan bo‘lish) kabi qoidalarni kiritganligi hamda 

“huzur”, “sukut”, “nafsni tarbiyalash”, “ruhiy poklanish” kabi tamoyillar orqali 

Movarounnahr tasavvufiy tariqatlarining tarkibiy shakllanishiga ta’sir etganligiga 

dоir ilmiy yаngiliklаr va xulosalardаn О‘zbеkistоn Milliy univеrsitеtidа bаjаrilgаn 

ОT-F1-106-sоn “О‘rtа аsrlаr Shаrq аllоmаlаri vа mutаfаkkirlаrining tаbiiy-ilmiy vа 

ijtimоiy-fаlsаfiy mеrоsining G‘аrb оlimlаri tоmоnidаn tаdqiq еtilishi” fundаmеntаl 

ilmiy-tаdqiqоt lоyihаsi dоirаsidа nаshr еtilgаn ishlаrdа foydalanilgan (Mirzо 

Ulug‘bеk nоmidаgi О‘zbеkistоn milliy univеrsitеtining 2025-yil 12-mаydаgi 04/11-

5967-sоn mа’lumоtnоmаsi). Nаtijаda, Xоjа Yusuf Hаmаdоniyning hаyоt yо‘li vа 

mа’nаviy mеrоsini tаhlil qilish оrqаli kishilik jаmiyаti hаyоtidа hushyоrlik, оgоhlik, 

tinchlik, mеhnаtsеvаrlik mаqоmlаrining tutgаn о‘rni, аsоsiy mеzоn vа prinsiplаrini 

аniqlаshgа xizmаt qilgаn;   

Yusuf Hamadoniyning insonning Alloh tomonidan barcha maxluqlarning avvali, 

azizi va sarvari etib tanlangani g‘oyasida tafakkur orqali mas’uliyatni anglash, koinot 

bilan inson o‘rtasidagi munosabatlarda borliq ne’matlari - taom, ichimlik, kiyim, 

maskanda meyorga amal qilish, issiqlik va sovuqlik, nur va olov, suv va tuproq, havo 

va shamoldan ehtiyoj darajasida foydalanish, oila va nikoh, xalq bilan birga bo‘lish, 

uyqu va uyg‘oqlik, harakat va to‘xtashda halollik va poklikka rioya etish, tafakkur va 

botiniy ishlarda mulohaza yuritish, istak va iroda aqlga, sabrga tayanish tamoyillari 

rivojlantirilganligiga oid lmiy yangiliklar, taklif va tavsiyalardan Yoshlar ishlari 

agentligi faoliyatida, jumladan, “Maʼnaviy-maʼrifiy ishlar samaradorligini oshirish va 

sohani rivojlantirishni yangi bosqichga koʻtarishga doir qoʻshimcha chora-tadbirlar 

dasturi”ning VII bob “Maʼnaviy-maʼrifiy targʻibot ishlari samaradorligini oshirishga 

qaratilgan ilmiy-tadqiqot ishlari” mavzusiga doir turli tadbirlar va seminarlarni tashkil 

etishda foydalanilgan (О‘zbеkistоn Rеspublikаsi Yоshlаr ishlаri аgеntligining 2025-

yil 12-mаydаgi 2-13-21-2461-sоn mа’lumоtnоmаsi). Nаtijаdа, yоshlаr mа’nаviy 

sаlоhiyаtini yuksаltirish, yоshlаr tаrbiyаsidа milliy vа umuminsоniy qаdriyаtlаrning 

о‘rnini yаnаdа mustаhkаmlаshdа, shu bilаn birgа yоshlаrning ilmiy vа innоvаtsiоn 

sаlоhiyаtini yuksаltirish kаbi vаzifаlаrni аmаlgа оshirish imkоniyаtlаrini yаnаdа 

kеngаytirishgа xizmаt qilgan;  

Yusuf Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot” asari asosida tana, qalb, ruh, sir kabi 

tushunchalarning odamning hayvoniylik darajasida qolib ketishi yoki insoniylik 

darajasiga ko‘tarilishidagi o‘rni tana va ruhga munosabatiga bog‘liq ekanligi, tirik - 

tinchlik (dunyo, ya’ni moddiy narsalar bilan osuda, tinch va sokin) jamiyat bilan 

bog‘liq hodisa sifatida, tiriklik - xotirjamlik (ilohiy, ma’naviy quvvat bilan) insonning 

o‘zi, qalbi va ruhi bilan bog‘liq hodisa sifatida uyg‘unlashgani bo‘yicha ilmiy 

asoslangan ilmiy yangilik va xulosalardan Oʻzbekiston Respublikasi Oliy taʼlim, fan 

va innovatsiyalar vazirligining 2024-yil uchun ish rejasiga muvofiq oliy ta’lim 

muassasalarida ma’naviy-ma’rifiy ishlarni takomillashtirish, radikallashuvning oldini 

olish bo‘yicha ma’rifiy dasturlar, Sharq qo‘lyozmalarini tadqiq etish, ijtimoiy 

barqarorlik va ekstremizmning oldini olish bo‘yicha ma’rifiy faoliyatida 

foydalanilgan (O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar 

vazirligining 2025-yil 12-maydagi 4/17-4/4-12525-son ma’lumotnomasi). Natijada, 



12 

Oliy ta’lim, fan va innovatsiyalar vazirligi, Ma’naviyat va ma’rifat markazlari, 

O‘zbekiston Respublikasi Yoshlar ittifoqi, Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot 

markazi va Bahoouddin Naqshband ilmiy-tadqiqot markazlarining ta’limiy-

tarbiyalash faoliyatida targ‘ibot va tashviqot ishlarining samaradorligini oshirishda, 

yosh avlodni maʼnaviy barkamol qilib tarbiyalash, ularda vatanparvarlik tuygʻularini 

shakllantirish, hayotiy tajribasini oshirish, umuminsoniy va milliy qadriyatlarga 

sadoqat koʻrsatish ruhida tarbiyalashga xizmat qilgan; 

“Odobi tariqat” asaridagi nafs riyozati, halol luqma, pok libos va maskan, 

mujohada va zikr orqali tana va ruhni poklash inson komilligi bosqichi ekanligi, 

tariqat odoblaridagi pok qalb, ilohiy tajalliga tayyorgarlik va ehson darajasiga intilish 

tamoyillari zamonaviy tarbiya jarayonlarida “halollik vaksinasi”, ma’naviy 

barqarorlik va ekstremistik g‘oyalarga qarshi mafkuraviy himoyani shakllantirish 

omili ekanligiga doir ilmiy natijalaridan Buxoro telekanalining 2025 yil yanvar va 

fevral oylarida yefirga uzatilgan “Assalom, Buxoro”, “Maxsus reportaj”, “Adabiyot 

millat yertasi” teleko‘rsatuvlari, “Buxoro” radiosida yefirga berilgan “Moziydan 

sado”, “Najot bilimda”, radioeshittirishlari ssenariylarini tayyorlashda foydalanilgan 

( “Buxoro viloyat teleradiokanali” davlat muassasasining 2025-yil 8-maydagi 01-09-

97-son ma’lumotnomasi). Natijada, teletomoshabin (tinglovchi)larning Yusuf 

Hamadoniy tasavvufiy ta’limotining mohiyati, umuman Movarounnahr tasavvufida 

uning o‘rni borasidagi bilimlarini oshirishga, teleko‘rsatuvlarning ilmiy-ommabop 

ta’sirchanligini oshirishga, teleko‘rsatuvlar uchun tayyorlangan materiallarning ilmiy 

dalillarga boy bo‘lishiga hamda ko‘rsatuvning ilmiy-ommabopligi ta’minlanishiga 

xizmat qilgan. 

Tadqiqot natijalarining aprobasiyasi. Tadqiqot natijalari 4 ta xalqaro, 2 ta 

respublika miqyosidagi ilmiy-amaliy konferensiyalarda maʼruza koʻrinishida bayon 

etilgan hamda aprobatsiyadan oʻtgan. 

Tadqiqot natijalarining eʼlon qilinganligi. Tadqiqot mavzusi boʻyicha 17 ta 

ilmiy ish, jumladan, Oʻzbekiston Respublikasi Oliy attestasiya komissiyasining 

dissertasiyalar asosiy ilmiy natijalarini chop etishga tavsiya etilgan ilmiy nashrlarda 

8 ta maqola (6 ta respublika va 2 ta xorijiy jurnallarda) chop etilgan. 

Dissertasiyaning tuzilishi va hajmi. Dissertasiya kirish, uchta bob, xulosa va 

foydalanilgan adabiyotlar roʻyxatidan iborat. Dissertatsiyaning umumiy hajmi 139 

betdan iborat.  

DISSERTATSIYANING ASOSIY MAZMUNI 

Dissertatsiyaning “Kirish” qismida mavzuning dolzarbligi va zarurati, 

respublika fan va texnologiyalar rivojlanishining ustuvor yoʻnalishlariga mosligi, 

muammoning oʻrganilganlik darajasi, dissertatsiya bajarilgan taʼlim muassasasining 

ilmiy-tadqiqot ishlari rejalari bilan bogʻliqligi tavsiflangan, tadqiqotning maqsadi va 

vazifalari, obyekti, predmeti, tadqiqotda qoʻllanilgan usullar yoritilgan. Shuningdek, 

tadqiqotning ilmiy yangiligi, amaliy natijalari, natijalarining ishonchliligi, ilmiy va 

amaliy ahamiyati ochib berilgan hamda dissertatsiya natijalarining joriy qilinishi, 

aprobatsiyasi, eʼlon qilinganligi, tuzilishi va hajmi boʻyicha maʼlumotlar keltirilgan. 



13 

Dissertatsiyaning birinchi bobi “Yusuf Hamadoniy tasavvufiy ta’limotining 

metodologik tahlili” deb nomlanib, unda Yusuf Hаmаdоniy tаsаvvufiy 

dunyоqаrаshi shаkllаnishiga ta’sir ko‘rsatgan ijtimоiy-siyоsiy, mа’nаviy-mа’rifiy 

muhit hamda uning tasavvufiy ta’limoti tadqiq etilishi kompativistik tahlil etilgan.  

Har bir davr hududdagi ma’naviy-mafkuraviy, ijtimoiy-siyosiy muhit o‘sha 

jamiyat kishilarining hayoti, faoliyati va dunyoqarashiga hal qiluvchi ta’sir 

ko‘rsatadi. XI-XII asrlarda hali arab xalifaligining uncha kuchli bo‘lmasada, 

ta’sirida bo‘lgan Xuroson va Movarounnahr islom falsafasi, tasavvuf takomiliga 

ulkan hissa qo‘shgan mutafakkirlarni tarbiyalagan makonga aylangan edi. Xoja 

Yusuf Hamadoniy ham aynan mana shu davrda va hududlarda yashab faoliyat olib 

borgan. Movarounnahrda juda katta madaniy meros saqlanib qolgan bo‘lib, VIII asr 

oxiridan XI asr boshlariga qadar ko‘plab mutafakkirlar, qomusiy olimlar ming 

yillarga tatigulik ilmiy, diniy-ma’rifiy, adabiy sohaga oid dur-u javohirlar yaratib 

ketgan edilar6. 

Tadqiqotda XI-XII asrlarda tasavvuf musulmon jamiyatidagi diniy-mafkuraviy 

hayotning ajralmas qismiga aylangani, tasavvuf va islomni uyg‘unlashtirishda, 

Yusuf Hamadoniy va Abu Homid G‘azzoliylar qatorida Abu Ali Farmadiy at-Tusiy, 

Abu Nasr al-Ismoiliy va Abul Ma’oliy Abdul Malik ibn Abdulloh al-Juvayniyning 

xizmatlari katta bo‘lganligi ta’kidlangan. Yusuf Hamadoniy o‘z davri uchun oltin 

o‘rtalikni topib, shariat va tasavvuf o‘rtasidagi munosabatni uyg‘unlashtirdi, 

me’yorga soldi hamda Horis Muhosibiy va Junayd Bag‘dodiy bilan boshlangan, 

hushyorlik yo‘li bo‘lgan sunniy tasavvufni yangi bosqich sari yеtakladi. 

O‘sha davrda arab o‘lkalaridagi tasavvufiy qarashlardan farqli o‘laroq Xuroson 

va Movarounnahrda so‘fiylar harakati zohiriy emas, botiniy xususiyatga ega 

bo‘lgan. Alloh ishqini qalbda saqlash, o‘z nafsini isloh qilish, xalq koriga yarash bu 

so‘fiylar faoliyatining asosiy mazmuniga aylangan. Mutasavviflar ruh, qalb va nafs 

tarbiyasiga urg‘u bersalar, ulamolar e’tiqod, ibodat, muomala masalalari tartibga 

solingan fiqhga tayanar edilar. Bunday vaziyatda tasavvufning islomga zid 

emasligini, aksincha uning ravnaqiga xizmat qiluvchi bir hodisa ekanligini isbotlash, 

uni barcha tushunadigan tilda ifodalashga zarurat tug‘iladi. Natijada aynan mana shu 

davrlarda tasavvufga oid eng durdona asarlar yaratila boshlandi. Yusuf 

Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot” asarlari shular jumlasidandir.  

Dissertatsiyada Xoja Yusuf Hamadoniy dunyoqarashi shakllanishida o‘sha 

davrdagi turli mazhablar o‘rtasidagi keskin kurashlar, diniy ulamolarning hali so‘nib 

ulgurmagan ishonchsizligi, oddiy xalqning tasavvufga shubha bilan qarashlari, 

faylasuflar, dunyoviy ilmlar sohiblari va dindorlar o‘rtasidagi ixtiloflar o‘z ta’sirini 

ko‘rsatganligi asoslab berilgan. Bu esa o‘z navbatida Hamadoniy ta’limotida 

hushyorlik masalasiga alohida urg‘u berilishiga va “Hush dar dam” tamoyilining 

shakllanishiga turtki bo‘ldi.  

Imom Abu Yaqub Yusuf ibn Ayyub ibn Yusuf Ibn Husayn ibn Vaxro 

Buzanjirdiy Hamadoniy haqidagi eng dastlabki va ishonchli ma’lumotlar 

Abdulkarim as-Sam’oniyning (1113-1167 yy) “Kitob ul-ansob” asarida o‘z ifodasini 

 
6 Хайруллаев М. М. IХ-ХII асрларда маданий юксалиш: дунёвий ва диний илмлар. / Абдухолиқ Ғиждувоний 

ва тасаввуф. Илмий конференция маърузалари тезислари. - Тошкент: “Фан”, 2003 – Б.4. 



14 

topgan7. Yusuf Hamadoniy hijriy 440 (milodiy 1048) yilda Hamadon viloyatining 

Buzanjird qishlog‘ida dunyoga keladi. Sam’oniy buyuk shayx bilan uning Marvdagi 

xonaqosida shaxsan uchrashib uzun suhbatlar quradi va hatto uning so‘zlaridan 

yigirmadan ortiq hadislarni yozib oladi. Faxruddin ibn Asokir (1105-1176 yy) ham 

hijriy 531 (mil. 1136) yilda Marvda Yusuf Hamadoniy suhbatidan bahramand 

bo‘lganini yozadi8. Fariduddin Attor (1145-1230 yy) “Tazkirat ul-avliyo”, 

“Ilohiynoma” va “Mantiq ut-tayr”da Yusuf Hamadoniy haqida qimmatli 

ma’lumotlarni taqdim etadi9. Xoja Abdulxoliq G‘ijduvoniy “Maqomoti Yusuf 

Hamadoniy” asarida ustozi Yusuf Hamadoniy tavalludi haqida quyidagi 

ma’lumotlarni keltiradi: “504 yil Zulqa’da oyining yigirma sakkizinchi kuni 

seshanbada shayximizning umridan bir ming to‘qqiz oy va yigirma olti kun o‘tgan 

edi. Shayximiz dushanba kuni – safar oyining ikkinchi kunida tavallud topganlar”10. 

Hamadoniy hozirgi Afg‘onistonning Bomiyon shahrida vafot etib, o‘sha yеrda dafn 

etilgan. Abdulxoliq G‘ijduvoniy esa, shayxning Samarqanddagi G‘atfar tumani, 

Xushvurud mahallasida dafn etilgani haqidagi ma’lumotni keltiradi.     

Tadqiqotchi ta’kidlashicha, 458 (1066) yoki 459 (1067) yillarda 18-19 

yoshlardagi Xoja Yusuf ta’lim olish maqsadida Bag‘dodga boradi va “Nizomiya” 

madrasasining mudarrisi Abu Is’hoq Sheroziy (476/1084 y. v.e.)dan fiqh ilmini 

o‘rganib, hadis, tafsir, nazar ilmlarida barcha tengdoshlaridan o‘zib ketib o‘z 

davrining peshqadam allomasi darajasiga ko‘tariladi. “Shayx Yusuf Hamadoniy o‘n 

sakkiz yoshda erdilarkim, Bag‘dodga bordilar va Abu Is’hoq faqihdin ilmi fiqh 

o‘qudilar va ilmi nazarda darajai kamolg‘a yеtishdilar”11. Keyinchalik Yusuf 

Hamadoniy “Nizomiya” madrasasida bir muddat mudarrislik va rahbarlik ham 

qiladi. 

Abduxoliq G‘ijduvoniy “Maqomoti Yusuf Hamadoniy”da Abu Ali 

Formadiyning to‘rt xalifasi haqida ma’lumot beradi. Bular: Xoja Abdulloh 

Faromuqiy Sheroziy, Xoja Is’hoq Faxr Nasrobodiy, Xoja Hamiduddin Mo‘ltoniy, 

Xoja Yusuf Hamadoniy12. Yusuf Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot”, “Kashf’”, 

“Risola fi annal-kavna musaxxarun lil-inson”, “Risola dar axloq va munojot” 

asarlari va “Kalamoti qudsiya va manozil ul-solikin” nomli risolasi borligi haqida 

ma’lumotlar mavjud13. “Nafohat ul-uns”da Najib ud-din Abu Said Ali ibn Buzg‘ush 

Sheroziy (vaf. 678h.y./1280 h.) so‘zlaridan keltirilgan yana bir hikoyada ham 

Hamadoniyning “Manozil ul-soirin va Manozil ul-solikin” nomli risolalariga 

 
7Камалиддинов Ш. «Китаб ал-ансаб» Абу Са‘да Абд ал -Карима ибн Мухаммада ас-Сам‘ани  как источник по 

истории и истории  культуры Средней Азии. - Ташкент. Издательство «Фан» АН РУз. 1993. - С.210. 
8Рияхи М. А. Ходжа Юсуф Хамадани - «Рутбат ул-хаят» (Степени жизни). Ашгабат. Издатель: Культурный 

центр Посольства ИРИ в Туркменистане Центр культурных и международных исследований. 2003. –C.17. 
9 Аттор. Фаридуддин. Тазкират ул-авлиё. / Нашрга тайёрлочи А. Мадримов. – Тошкент: Faktor-press.2023. – 

Б.19.; Аттор шайх Фаридуддин. Илоҳийнома. / Форс тилидан Ж. Камол таржимаси. – Тошкент: “Мусиқа”, 

2007. – Б.166.; Фаридуддин Аттор. Мантиқ ут-тайр. Насрий баён./  Кириш сўзи ва форсчадан тарж. Н. 

Комилов., М.Маҳмудов. - Т.: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 2006. – Б.186. 
10 Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. -Б.19. 
11 Сафий Фахруддин Али. “Рашаҳоту айнил-ҳаёт” (Оби ҳаёт томчилари). / Нашрга тайёрловчилар: Ҳасаний 

М. Умрзоқ Б.  – Тошкент: “Абу Али Ибн Сино”, 2004. – Б.19. 
12 Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.19. 
13 Холмўминов Ж. Хожа Муҳаммад Порсо Бухорий. Ҳаёт ва фалсафий-ирфоний мероси. – Тошкент: Тафаккур 

томчилари, 2020. – Б.31.  



15 

ishorani ko‘rish mumkin14. Hamidjon Homidiy fikricha, Xoja Yusuf Hamadoniy 

fors tilida risola bitgan ilk mutasavvif olimdir15. 

Dissertatsiyada Yusuf Hamadoniyning Movarounnahr tasavvuf taraqqiyoti 

yo‘lida qilgan eng katta xizmati uning to‘rt zabardast piri irshodni tarbiyalagani va 

ular o‘z navbatida nafaqat Hamadoniy ta’limotini davom ettirib rivojlantirgani, balki 

butun musulmon olamida o‘z o‘rni va mavqeiga ega tariqat maktablariga asos 

solgani qayd etilgan. Hamadoniyning to‘rt xalifasi – Xoja Abdulloh Baraqiy 

(Barqiy), Xoja Hasan Ondoqiy (Andoqiy), Xoja Ahmad Yassaviy va Xoja 

Abdulxoliq G‘ijduvoniylardir.  

Dissertant mulohazalariga ko‘ra, Xoja Yusuf Hamadonoyning hayot yo‘li va 

faoliyati borasida ma’lumotlarda bir xillik uchrasa-da, uning vafoti va dafn etilgan 

maskani to‘g‘risidagi ma’lumotlarda yakdillik yetishmaydi. Uning Samarqandda 

vafot etib shu yerda dafn etilganligi faktini dalillash uchun yangi tadqiqot ishlari 

davom ettirilishi kerak. Tаsаvvufni islоmdаn аyri еmаs, аksinchа, uning tаkоmiligа 

xizmаt qiluvchi hоdisа еkаnligini isbоtlаsh uchun sо‘fiylаr tоmоnidаn tаsаvvufning 

mоhiyаtini оchib bеruvchi еng qimmаtli аsаrlаr yаrаtildi. Yusuf Hаmаdоniyning 

“Rutbаt ul-hаyоt” risоlаsi shulаr jumlаsidаndir. Yusuf Hаmаdоniyning islom va 

tasavvuf uchun qilgan eng katta xizmati sifatida Xoja Ahmad Yassaviy va Xoja 

Abdulxoliq G‘ijduvoniy kabi zabardast mutasavviflarni kamolga yetkazganini 

e’tirof etish lozim. Shu larni inobatga olgan holda aytish mumkinki, Yusuf 

Hаmаdоniy Movarounnahr tasavvufiga tariqat an’anasini olib kirgan va uning o‘zi 

bu makondagi ilk tariqatlar - Yassaviya hamda Xojagon-naqshbandiya 

tariqatlarining nazariy asoschisi hisoblanadi. 

Dissertatsiyaning “Yusuf Hamadoniy ma’naviy merosining Movarounnahr 

tasavvuf tariqatlari tamoyillari va irfoniy asoslari takomilidagi o‘rni” deb 

nomlangan ikkinchi bobida Yusuf Hаmаdоniyning insоn vа kоinоt uygunligigа оid 

tаlimоtining Xojagon-Naqshbandiya tariqatiga ta’siri, “Rutba ul-hayot” (Hayot 

mezoni) asaridagi tinchlik vа xоtirjаmlik mаsаlаsi bo‘yicha qarashlarining 

tasavvufiy tariqatlarga transformatsiyasi va “Risola dar odobi tariqat” (Odobi 

tariqat) аsаri – tаsаvvuf аxlоqining muhim mаnbаi sifаtidа ochib berilgan.  

Yusuf Hamadoniy o‘zining “Risola fi annal-kavna musaxxarun lil-inson” 

(Koinotning va inson haqida risola) asarida inson har tomonlama kamolga еtmog‘i 

uchun borliq bilan uyg‘unlikka erishishi lozimligini uqtiradi. Inson barcha jonzotlar 

ichidan aziz va mukarram etib tanlandi, biroq bu “tanlov” unga imtiyozdan ko‘ra 

ko‘proq mas’uliyat yuklaydi,  deb ta’kidlagan. Koinot bilan uyg‘unlikka erishmoq 

avvalambor me’yorni talab etadi. Bu yеrda inson har doim tabiatdan olishi emas, 

balki berishi, qaysi ma’nodaki, unga ehtiyotkorona munosabatda bo‘lmog‘i, 

faqatgina ehtiyojlari doirasida uning ne’matlarini istifoda etmog‘i, ba’zan uni 

“ta’mirlab”, yеtkazgan zararini qoplamog‘i lozim. Barcha maxluqlar tabiat 

in’omlaridan faqatgina ehtiyojlari chegarasida foydalanadi. Biror jonivor qorni 

to‘yganidan keyin o‘t-o‘lanni payhon qilmaydi, daraxtni sindirmaydi, tuproqni 

 
14 Рияхи М. А. Ходжа Юсуф Хамадани - «Рутбат ул-хаят» (Степени жизни). – Ашгабат: Культурный центр 

Посольства ИРИ в Туркменистане и Центр  культурных и международных исследований. 2003. –С.17. 
15 Хожа Юсуф Ҳамадоний. «Рутбат ул-ҳаёт». – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.10 



16 

toptamaydi, suvni isrof qilmaydi. Biroq inson bu qoidaga ko‘p hollarda 

bo‘ysunmaydi.  

Dissertant fikricha, tasavvuf tarixida inson va koinot, inson va tabiat, ularning 

o‘zaro munosabati, insonning borliqdagi o‘rni va borliqning inson hayoti va takomili 

uchun ahamiyati haqida asarlar kam uchraydi. Bu shundan dalolat beradiki, Yusuf 

Hamadoniy doimo “Hush dar dam”, “Nazar bar qadam”, “Safar dar vatan” va 

“Xilvat dar anjuman” maqomida bo‘lgan. Uning “Rutba ul-hayot” asarining 

mazmun mohiyatida insonning Alloh tomonidan barcha maxluqlarning avvali, azizi 

va sarvari etib tanlangani g‘oyasi yotadi. Asar avvalidayoq muallif inson Alloh 

tomonidan ojiz va muhtojligini ko‘rishi, U tomonidan hamma narsani bir-biriga 

bog‘lab, O‘ziga muhtoj qilish uchun yaratilganini ta’kidlaydi.  

Tadqiqotda Xoja Yusuf Hamadoniyning koinotni taom, issiqlik va sovuqlik, 

nur va olov, suv va tuproq, havo va shamol, oila qurish va nikohlanish, insonlar bilan 

birga bo‘lish, xalq bilan aralashish, uyqu va uyg‘oqlik, yеyish, ichish, eshitish, 

hidlash, so‘z, ish, harakat va to‘xtash, tafakkur va botiniy ishlarda mulohaza yuritish, 

istak va iroda kabi insonga berilgan ne’matlar, ungagina xos sifatlar va hatti-

harakatlar hamda tabiatga xos hodisalar bilan ta’riflagani asoslab berilgan. Ularning 

biri doimo ikkinchisini taqozo etishini, shu orqali koinot va inson uyg‘unligi vujudga 

kelishi ta’kidlangan. Hayotni uch bosqichi: islom hayoti, iymon hayoti va taqvo 

(ehson) hayoti, oxirgisi hayotning eng oliy darajasi hisoblanishi keltirilgan.  

Yusuf Hamadoniy insonni barcha maxluqotlar ichida eng ulug‘ xilqat 

ekanligini ta’kidlagan. Ammo, go‘zal taqvimda yaratilgan insonda kamol topib, 

ilohiylik darajasiga yuksalish baxti bilan birga tanazzulga uchrab, hayvoniy darajaga 

tushib qolish xavfi ham mavjud. “Rutba ul-hayot” asarida “insoniylik” va 

“hayvoniylik” sifatlari, belgi va xususiyatlari ochib berilgan. “Tirik (jonli) kim va 

tiriklik (hayot) nima?” – deb berilgan savolga “Bilginki, basirat va yaqin ahli 

qoshida tirik – bu tinch – osuda kishidir. Tiriklik esa tinchlik - xotirjamlikdir”16, 

degan javobi bilan boshlanadi. Insonlarning bir qismi dunyo, ya’ni moddiy narsalar 

bilan osuda tinch va sokindir, ikkinchi qismi esa ilohiy, ma’naviy narsalar bilan 

xotirjamdir.  

Dissertant fikricha, Xoja Yusuf Hamadoniyning “Risola dar odobi tariqat” 

risolasi axloqqa oid durdona asarlardan biri hisoblanadi. Kamolotga erishmoqchi 

bo‘lgan inson o‘z yo‘lini quyidagi to‘rt asosga ko‘ra belgilashi, bino qilishi lozim: 

Birinchi asos - nafs riyozatidir, ikkinchi asos - luqmaning va hirqaning halol bo‘lishi, 

uchinchi asos – mujohada, to‘rtinchi asos – zikr. Nafsga aksar hollarda insonning 

axloqqa, shariatga xilof istaklari, so‘zlari, amallari sifatida izoh beriladi. Nafsning 

mavjudligi zarurat va uning istaklari tabiiydir. Lekin uni nazorat qilish, tarbiyalash 

va yomon illatlardan poklab turish zarur. Chunki uning tabiiy istaklari bajo 

etilaversa, u haddidan oshadi va jilovlab bo‘lmaydigan holga keladi17. Inson 

kamolotining ikkinchi asosi, sharti deb luqma va hirqaning halolligini e’tirof etadi. 

Chunki harom luqma tufayli qalbda nur hosil bo‘lmaydi, harom libos bilan esa 

ibodat zavqini totib bo‘lmaydi. Har bir inson quyidagi uch narsani to‘g‘ri yo‘lga 

 
16 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Ҳаёт мезони (Рутбат ул-ҳаёт). -Тошкент: “Янги аср авлоди”, 2003. – Б.10-11.  
17 Наврўзова Н. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. - Тошкент: “Фан”, 2005. – 

Б.153. 



17 

qo‘yishi zarur: hirqa, luqma va maskan. Bularning har uchchalasi ham pok va halol 

bo‘lgan taqdirda kishining barcha ishlari rivoj topadi. Harom va ma’siyatlardan 

ehtiyot bo‘lish, va parhez qilish vojibdir. Haromxo‘r va fosiqlardan yiroqlashish 

lozim. To‘g‘ri yo‘lga kirmagan, sening yo‘lingda bo‘lmagan kishilar suhbatidan 

uzoqlashishing kerak. Solikni fosiq-fojirlarning suhbatidek boshqa biror narsa 

yo‘ldan adashtirmaydi. Bu ma’no zohir, mushohada qilingan va aniqdir. Inson 

kamolotining uchinchi asosi sifatida mujohada keltiriladi. Tasavvuf ilmida 

mujohada – oxirat saodatiga erishish yo‘lida jiddu jahd qilishdir. To‘rtinchi asos 

zikrdir. Hamadoniyning fikricha, zikr maqomiga erishganlar uchun valiylik darajasi 

ehson etiladi, aksincha, zikrdan yiroqda bo‘lganlar bunday ikromdan mosuvo 

bo‘ladilar. Haqiqiy zikr qalb bilan bo‘ladi va qalb zikriga muyassar bo‘lgan solik 

farz va sunnatlardan tashqari vaqtini zikrdan boshqa narsa bilan o‘tkazmasligi 

lozim18.  

Dissertant mulohazalariga kora, Yusuf Hаmаdоniyning merosi yоsh аvlоdni 

оnа tаbiаtgа hurmаt ruhidа tаrbiyаlаshgа, kundаn-kungа оrtib bоrаyоtgаn еkоlоgik 

xаvf-xаtаrlаr mоhiyаtini tо‘lа tushunib yеtish vа оldini оlishgа, оdil dаvlаt vа fоzil 

jаmiyаt bаrpо еtishgа xizmаt qiluvchi bеbаhо mа’nаviy mеrоsdir. Yusuf Hamadoniy 

insоn nаfsini jilоvlаshi, tаrbiyаlаshi riyоzаt оrqаli аmаlgа оshadi, deb ta’kidlaydi. 

Bu qаnchаlik murаkkаb vа qiyin bо‘lmаsin iymоn sоg‘ligi uchun g‘оyаtdа zаrurdir. 

Insоn vа tаbiаt bir-birigа оmоnаt, ulаr hаr dоim о‘zаrо uzviy bоg‘liqlikdа. Lеkin bu 

bоrаdа mаs’uliyаt insоn zimmаsigа tushаdi, u tаfаkkur sоhibi sifаtidа tаbiаt vа 

о‘zining uyg‘unligini dоim nаzоrаt qilib, muvоzаnаt buzilishigа yо‘l qо‘ymаsligi 

kеrаk. Insоn bоrliqning kichik bir nusxаsidir, bоrliqdаgi bаrchа nаrsаlаr insоn 

vujudidа о‘z аksini tоpgаn. Yusuf Hаmаdоniyning insоn hаqidаgi tа’limоti 

mоhiyаtidа mоddiyunchi vа ruhpаrаstlаrdаn fаrqli о‘lаrоq u yоki bu tоmоngа 

оg‘mаsdаn, ulаrning uyg‘unligi kаmоlоtgа yеtаklаshi yоtаdi.  

Dissertatsiyaning uchinchi bobi “Yusuf Hamadoniy falsafiy-axloqiy  

merosining Yangi O‘zbekistonning ma’rifatli jamiyati shaxsini  

tarbiyalashdagi ahamiyati” deb nomlanib, unda Yusuf Hаmаdоniy fаlsаfiy-irfоniy 

g‘оyаlаrining ijtimoiy-mа’nаviy muhitni bаrqаrоrlаshtirishdаgi о‘rni hamda kоmil 

insоn hаqidаgi fаlsаfiy qаrаshlаridan yuksаk mа’nаviyаtli yоshlаrni tаrbiyаlаshda 

foydalanish imkoniyatlari tadqiq etilgan.  

Yusuf Hamadoniyning ta’limoti mohiyatini o‘zida aks ettirgan to‘rt rashhadagi 

falsafiy-irfoniy g‘oyalarining biz intilayotgan “ma’rifatli jamiyat”ni barpo etuvchi 

shaxslarni kamol toptirishdagi ahamiyati beqiyosdir. Yusuf Hamadoniy tasavvuf 

ta’limotiga kiritgan to‘rt rashha juda ko‘p tasavvuf arboblarining diqqat – e’tiborini 

o‘ziga tortgan va ular mazkur rashhalarni tahlil etib, o‘z asarlarida ularga sharhlar 

yozganlar. Yusuf Hamadoniy shogirdi Abdulxoliq G‘ijduvoniyga “Hush dar dam” 

(har bir nafasni idora eting, gunoh va g‘aflatda qolmaslik uchun undan ogoh 

bo‘ling), “Nazar bar qadam” (gunoh va g‘aflatda qolmaslik uchun undan ogoh 

bo‘ling), “Safar dar vatan” (vatanda safar qiling) va “Xilvat dar anjuman” (zohiran 

xalq bilan botinan Haq bilan bo‘ling) deb o‘git bergan19. G.Navro‘zova Abdulxoliq 

 
18 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Ҳаёт мезони (Рутбат ул-ҳаёт). -Тошкент: “Янги аср авлоди”, 2003. – Б.10-13.  
19 Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. Васиятнома (рисолалар). / Таржимонлар: С. 

Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.29-30.   



18 

G‘ijduvoniyning “Risolai sohibiya” asariga tayanib, Yusuf Hamadoniy shogirdiga 

qarata “Ey Abdulxoliq, xavotirni bilish ishi senga havola qilindi, deganlari, 

Abdulxoliq G‘ijduvoniy ustozlariga sadoqat ila xotira masalalarini o‘rganib, yangi 

to‘rtta tamoyil: “Yodkard” – xotiraga keltirish, “Bozgasht” – qaytish, xotirani 

poklash, “Nigohdosht” – nigoh, ya’ni xotira, zehnni saqlash va “Yoddosht” – 

xotirani uzoq muddat pok holda saqlashni kashf etib ularni Xojagon ta’limoti asosiga 

qo‘yganini ta’kidlaydi20.  

Dissertant Xojagon-Naqshbandiya ta’limotidagi o‘n bir tamoyilning dastlabki 

to‘rttasini Yusuf Hamadoniy ta’limotga kiritgan va keyingi to‘rttasi uchun ilhom 

bergan, degan xulosaga kelgan. Yusuf Hamadoniy tomonidan Movarounnahr 

tasavvuf  ta’limotiga kiritgan ilk, eng asosiy hayotbaxsh o‘gitlardan biri “Hush dar 

dam” bo‘lib, bu tamoyil avval Xojagon va keyin esa Naqshbandiyaning voqiflik, 

hushyorlik, daxldolik, ogohlik va onglilik yo‘lidan borib, dunyo tan olgan ta’limotga 

aylanishiga asos bo‘ldi. “Hush dar dam” “hush” va “dam” tushunchalarini 

uyg‘unlashtirib,  “Hush” – hushyorlik, ogohlik, voqiflik, har bir narsa va ishning 

o‘zagi, mazmun-mohiyatini anglash, zehn ma’nolarida keladi, “dam” – davr, vaqt, 

zamon, on, nafas, ma’nosida keladi. “Hush dar dam” zohiriy va botiniy mazmunni 

uyg‘unlashtira olgan rashhalardan biri hisoblanadi.  

Xojagon va Naqshbandiya ta’limotining asosiy qoidalaridan biriga aylangan 

rashha - “Nazar bar qadam” tamoyili komillikni maqsad qilgan kishining nazari 

doimo maqsadi tomon qaratilgan bo‘lishi lozimligini ifoda etadi. Mazkur rashhadagi 

“nazar” so‘zining ma’nosi ko‘z quvvati, nigoh, qarash, ko‘rish, aqlu hush, qalb 

ko‘zi, qalb nigohidir. “Qadam” so‘zining ma’nosi esa, qadam bosish, qaergadir 

borish, biror ish qilish ma’nolarini bildiradi. “Nazar bar qadam” rashhasi har bir 

kishining o‘zini nazorat qila olishga o‘rganishi, har bir qo‘yayotgan qadami va 

qilishga hozirlanayotgan ishi nima maqsadda ekanligini tushunib, tahlil etib, agar u 

qadam ezgulik yo‘lida bo‘lsa davom ettirish, aksincha bo‘lsa, o‘zini bu ishdan 

qaytarish, ya’ni insonning nigohi har doim o‘z qadamida bo‘lishi kerakligini talab 

etadi. Bu rashhaning eng go‘zal jihati - nigohning qadamga qadalishi orqali insonni 

kibru havodan saqlashi, kamtarinlik fazilatini shakllantirishidir. 

Yusuf Hamadoniyning insonning o‘zligini anglashga, uni Hazrati Inson zotiga 

mansub, mukarram va muazzam, ulug‘vor va borliq gultoji ekanligini bilib, 

faxrlanishiga yordam beruvchi tasavvuf ta’limotiga kiritgan uchinchi rashhasi 

“Safar dar Vatan” – “Vatanga safar”dir21. Ushbu rashhada “Safar” tushunchasi 

zohiriy va botiniy mazmuni bilan e’tiborga molik. Zohiran safar mazmuni insonning 

turli maqsadlarda - ilm olish, hunar o‘rganish, sayr qilish, ko‘chish, tana yordamida 

Vatani bo‘ylab safarini anglatadi. Bunda inson ko‘pni ko‘radi, turli insonlar bilan 

suhbatlashadi, turli sharoit va vaziyatlarda yashaydi, dunyoqarashi kengayadi. Safar 

jarayonida, uning qiyinchilik va mashaqqatlari asnosida inson nafsi riyozat chekadi. 

“Safar dar Vatan” rashhasi mohiyatida insonning o‘zligiga qiladigan safari yotadi. 

Safar davomida u ijobiy o‘zgarishlarni boshidan kechiradi, kishilik sifatlaridan 

 
20 Наврўзова Н. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. - Тошкент: “Фан”, 2005. – 

Б.153. 
21 Наврўзова Г, Нурматова Н. Юсуф Ҳамадоний – етти пирнинг табаррук устози. Монография. - Тошкент. 

Машҳур-пресс, 2016. – Б.73. 



19 

ilohiy sifatlar, yomon xulqlardan yaxshi xulqlar sari yuksaladi. Yana bir jihatdan, 

safar qilishda inson o‘z vujudini taftish etadi, barcha g‘uborlardan poklanadi, zero, 

safar mashaqqati nafsni isloh etish uchun muhim vositaga aylanadi.  

Naqshbandiylikning shiori “Dil ba Yoru dast ba kor” g‘oyasining nazariy asosi 

Yusuf Hamadoniyning “Xilvat dar anjuman” rashhasidir. Bu rashha dunyoviylik 

xususiyattga ega bo‘lib hayot mazmuniga oid qarashlarini ochib berishga xizmat 

qiladi. Bu tamoyilning mazmuni shundan iboratki, Allohga yaqinlashish uchun 

anjumandan uzoqlashish shart emas, ya’ni bu ta’limot uzlat va tanho xilvatni inkor 

etadi. “Xilvat dar anjuman”dagi kundalik turmush bilan zohiriy harakatda farq 

yo‘qligi, yaxshilik, oliy himmat, mehnatga muhabbat, hunarmandchilik, 

dehqonchilik qilish, faqat o‘z mehnati bilan kun kechirish, tekinxo‘r, mag‘rur, 

nasabparast va shunga o‘xshash darveshlarni tanqid qilishi bu yo‘lning obro‘ va 

nufuzini xalq ichida ko‘tardi.  

Tadqiqotchi fikricha, komil inson muammosi Xoja Yusuf Hamadoniy 

ta’limotining markaziy nuqtasi hisoblanadi. Uning qarashlari qaysi masalada 

bo‘lmasin, oxir-oqibat inson kamoloti g‘oyasiga borib taqaladi. Alloma tana, qalb, 

ruh, sir tushunchalarining mohiyatini ochish jarayonida ularning inson kamoloti 

yo‘lida tutgan o‘rniga baho beradi. Inson kamolot darajasini Yusuf Hamadoniy 

Islom, Iymon, Ehson maqomlariga ajratib, ulardan ehson oliy maqom deb yozadi. 

Islom maqomida badan, iymon maqomida qalb, ehson maqomida sir va ruh kamolga 

еtgan, Haqqa taslim bo‘lgan bo‘ladi22. Islom va tasavvuf haqidagi murakkab 14 

savolga javob bera turib mutasavvif shaxs kamoloti uchun muhim tushunchalar – 

inson tanasi, qalbi, ruhi, islom, iymon, ehson, zikr, fikr, amal, dunyo va oxirat bilan 

bog‘liq muammolarni keng tahlil etadi.  

Hamadoniyning fikricha, tili va qo‘lidan birov ozor topmaydigan inson haqiqiy 

mo‘mindir. Bu bilan u xushmuomala, xalq xizmatiga bel bog‘lagan, jamiyat 

manfaatlarini o‘z manfaatlaridan tuban bilmaydigan, g‘azab, hasad, ochko‘zlik kabi 

illatlardan xoli bo‘lgan inson ikki dunyo saodatiga erishuvchi inson bo‘ladi degan 

g‘oyani ilgari suradi23. 

Dissertant mulohazalariga ko‘ra, Yusuf Hamadoniyning rashha - hayotbaxsh 

o‘gitlari insonni hushyor, ongli, xabardor, nazari va qadamini jisman va ma’nan 

boshqara oladigan, botinini go‘zal axloq bilan bezaydigan, iymonli va mehnatsevar 

bo‘lib kamol topishiga yordam beradi. Bugungi kunda yosh avlodni yuksak 

ma’naviyatli, yot g‘oyalarga ma’rifat bilan javob bera oladigan, mafkuraviy 

immuniteti mustahkam etib tarbiyalashda Yusuf Hamadoniyning komil inson 

haqidagi qarashlari muhim ahamiyatga ega.  

XULОSА 

Yusuf Hamadoniy ma’naviy merosi milliy o‘zlikni anglash, ijtimoiy 

barqarorlik va ma’naviy uyg‘onishni ta’minlashning muhim determinanti sifatida 

namoyon bo‘ladi. Zero, uning ta’limotidagi hushyorlik, ogohlik, halollik, tinchlik, 
 

22 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Борлиқнинг инсонга бўйсундирилгани ҳақида рисола .Рутбат ул ҳаёт [Ҳаёт 

мезони]. / Таржимонлар: С. Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.138. 
23 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Борлиқнинг инсонга бўйсундирилгани ҳақида рисола .Рутбат ул ҳаёт [Ҳаёт 

мезони]. / Таржимонлар: С. Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.138. 



20 

mehnatsevarlik va ilohiy tajalliga yo‘naltirilgan poklik tamoyillari insonning ichki 

dunyosini tarbiyalaydi, xatti-harakatlarni tartibga soladi, yoshlar ongida ma’naviy 

immunitetni mustahkamlaydi. Shu bois, Yusuf Hamadoniy ta’limotining tarixiy-

falsafiy mohiyatini ochib berish, Movarounnahr tasavvufiy tariqatlari 

taraqqiyotidagi o‘rnini aniqlashga qaratilgan tadqiqot natijasida quyidagi 

xulosalarga kelingan:  

1. Arab xalifaligi tasarrufidagi Xuroson va Movarounnahr XI-XII-asrlarda 

nafaqat ijtimoiy-iqtisodiy jihatdan, balki siyosiy-ma’rifiy jihatdan ham yevrilishlar 

davri bo‘lgan. Bu ulkan hududda o‘sha davrda juda ko‘plab mutafakkkirlar turli 

sohalarda ijod qilib boy ma’naviy meros qoldirganlar. Juda ko‘plab izdoshlariga 

yega tasavvuf namoyandalaridan biri – Yusuf Hamadoniy ta’limotidagi poklik, 

hushyorlik, ogohlik, halollik, mo‘tadillik, zikr, riyozat, ma’naviy komillik kabi 

qadriyatlar jamiyat taraqqiyotining ijtimoiy-axloqiy meyorlari sifatida shakllanib, 

amaliyot bosqichida muridning ruhiy kamolot sari intilish mexanizmini belgilagan. 

2. Yusuf Hamadoniyning dunyoqarashi shakllanishida XI asr oxiri XII asr 

boshlaridagi turli mazhablar va mafkuraviy guruhlar o‘rtasidagi keskin kurashlar, 

oddiy xalqning tasavvufni tushunmasligi, dunyoviy ilmlar sohiblari va dindorlar 

o‘rtasidagi ixtiloflar o‘z ta’sirini ko‘rsatmay qolmadi. Yusuf Hamadoniyning 

tasavvufiy-falsafiy qarashlari tasavvufning o‘ta mushkul vaziyatlarni boshidan 

o‘tkazib, o‘z nufuzi va xalq ishonchini tiklash, hukmdorlar tayanchiga aylanish, 

ulamolarning dushman emas, tushunish ko‘zi bilan qarash boshlangan davriga 

to‘g‘ri keladi. Ruhiy poklanish, hushyorlik, ogohlik, halollik, riyozat, zikr, suhbat 

va irshod kabi tasavvufiy qadriyatlar mazkur tarixiy sharoitda jamiyatning axloqiy 

meyorlari, ma’naviy ehtiyojlarini ta’minlashga qaratilgan amaliy harakatlar sifatida 

namoyon bo‘lgan. 

3. Xoja Yusuf Hamadoniy Barqiy, Andoqiy, Yassaviy va G‘ijduvoniyning 

ustozi bo‘lib, shogirdlari asos solgan Yassaviya va Xojagon tariqatlarining nazariy 

asoschisi hisoblanadi. Hamadoniy merosining turli davrlarda va turli ilmiy 

an’analarda o‘ziga xos talqinlari mavjud bo‘lsa-da, uning asosiy g‘oyaviy yadrosi 

o‘zgarmagani, tasavvuf falsafasida uzluksizlikni ta’minlagan manbadir. Yusuf 

Hamadoniyning chuqur mazmunga ega tasavvufiy-falsafiy ma’naviy merosida 

falsafaning ontologiya, gnoseologiya, antropologiya, mantiq va etika masalalarini 

yoritishga maxsus e’tibor berilgan. Ularda falsafaning borliq va uning shakllari, 

miqdor va meyor, bilish va uning bosqichlari, inson, komil inson, jamiyat, tana, ruh, 

nafs, aql, qalb kabi tushunchalar yoritilgan va ular o‘rtasidagi dialektik aloqadorlik 

asoslab berilgan.  

4. Yusuf Hamadoniyning inson va koinot uyg‘unligiga oid ta’limoti, komillik 

tamoyillari Xojagon–Naqshbandiya tariqati shakllanishida markaziy asos vazifasini 

bajargan. Yusuf Hamadoniy tomonidan ishlab chiqilgan, keyinchalik Xojagon va 

Yassaviya tariqatlarining shakllanishi va takomilida muhim nazariy asos bo‘lib 

xizmat qilgan to‘rt rashha inson kamolotining yeng to‘g‘ri yo‘nalishini belgilab 

beruvchi qoidalar yig‘indisidir. “Hush dar dam”, “Nazar bar qadam”, “Safar dar 

Vatan”, va “Xilvat dar anjuman” rashhalari keyinchalik Abduxoliq G‘ijduvoniy 

tomonidan Xojagon ta’limotining asosiga kiritilgan va Bahouddin Naqshband 



21 

tomonidan asoslangan Naqshbandiya ta’limotining asosiy tamoyil-qoidalariga 

aylangan.  

5. “Rutbat ul-hayot”da ilgari surilgan tinchlik, xotirjamlik, mutmainlik, ruhiy 

osoyishtalik kabi holatlar tasavvufiy tariqatlariga muridning ruhiy poklanishi va 

nafsni jilovlashning metodoligik poydevori sifatida transformatsiyalashgan. Ushbu 

prinsiplar ruhiy muvozanatni ta’minlashga, muridni komillik sari yetaklashga, 

natijada esa jamiyatda tinchlik, halollik, barqarorlik va ma’naviy uyg‘unlikning 

mustahkamlanishiga xizmat qiladi. Forsiy-tasavvufiy manbalar ichida Yusuf 

Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot”i o‘ziga xos noyob asar bo‘lib, tasavvufiy xarakter 

va mazmundagi asarlar uchun keng yo‘l ochib bergan ilk manba hisoblanadi. 

6. Mutasavvif “Risola fi annal kavna musaxxarun lil inson” (Koinotning 

insonga bo‘ysundirilgani haqida risola)da insonning borliqdagi o‘rnini juda 

mohirona ko‘rsatib bergan. Mazkur asarda insonning tabiatga munosabati bevosita 

uning hayot yo‘lini belgilab berishi, ya’ni insonning tabiatni asrab avaylashi, 

parvarish qilishi, rivojlanishi uchun ko‘maklashishi uning farovonligi darajasini 

oshirishi asoslab berilgan. Asarda tabiat ne’matlaridan o‘z o‘rnida, keragicha, 

isrofga yo‘l qo‘ymay foydalanish lozimligi uqtirilib, meyorga rioya qilinmasa, sifat 

va miqdor muvozanati buzilishi mumkinligi borasidagi fikrlar ilgari surilgan. Bugun 

insoniyat boshidan kechirayotgan global muammolardan biri bo‘lgan yekologik 

xavf-xatarlar mazkur asarning qimmatli yekanligidan dalolat beradi. 

7. Yusuf Hamadoniy insonni barcha maxluqotlar ichida yeng ulug‘ yekanligini 

ta’kidlaydi. Inson kamolotining uch bosqichi – islom, iymon, yehson darajalarining 

mohiyatini ochib beradi. Yusuf Hamadoniyning “Odobi tariqat” asari tasavvufiy 

axloq mavzusida yozilgan yeng mukammal risolalardan biridir. Yosh avlodni 

halollk ruhida tarbiyalashda bu asardagi tasavvuf axloqining nafs riyozoti, luqma, 

libos va maskan halolligi, mujohada, zikr, hushyorlik, ogohlik, sukut va halollik kabi 

qadriyatlari insonni ichki poklanishga undaydi, jamiyatda ma’naviy uyg‘onish va 

ijtimoiy mas’uliyatning kuchayishiga xizmat qiladi.  

8. Yusuf Hamadoniyning hushyorlik, ogohlik, halollik, tinchlik, riyozat, zikr 

va sukutga asoslangan ta’limoti ma’naviy yetuklik tizimini shakllantiruvchi 

xususiyatga ega bo‘lib, jamiyatning barqarorligi va ma’naviy uyg‘unligini 

ta’minlashda fundamental omil sifatida namoyon bo‘ladi. Uning ta’limoti Yangi 

O‘zbekstonda Uchinchi Renesans poydevorini qurish va ma’rifatli jamiyat 

yaratishga nazariy asos bo‘lib xizmat qila oladi. 

9. Yusuf Hamadoniyning falsafiy-irfoniy g‘oyalari ijtimoiy-ma’naviy muhitni 

barqarorlashtirishda o‘ziga xos g‘oyaviy manba bo‘lib, jamiyatning axloqiy 

mezonlarini mustahkamlovchi omil sifatida namoyon bo‘ladi. Bu g‘oyalar jamiyatda 

ma’naviy uyg‘onishni yo‘lga qo‘yishi, natijada osoyishtalik, ahillik va jamoaviy 

tinchlikni ta’minlovchi ijtimoiy-ma’naviy muhitning shakllanishiga xizmat qiladi.  

10. Yusuf Hamadoniy tomonidan taklif etilgan komil inson konsepsiyasi — 

qalb pokligi, nafsni jilovlash, riyozat, zikr, halol tirikchilik, hushyorlik, mas’uliyat, 

shukr va irodaviy barqarorlik tamoyillarini zamonaviy yosh avlod tarbiyasida 

qo‘llash muhim ahamiyat kasb etadi. Yusuf Hamadoniy qarashlarining asosida inson 

ma’naviy olamini poklash va uni kamol toptirish g‘oyasi yotadi. Mutasavif inson 

to‘g‘risidagi qarashlarida, xususan uning ma’naviyatini yuksaltirishda tasavvuf 



22 

ilmining o‘rnini ochib bera oldi. Komil inson g‘oyasi yoshlarni zararli illatlar va 

ekstremistik oqimlardan himoya qiladi, yuksak ma’naviyatli, vijdonli, halol va 

mas’uliyatli avlodni tarbiyalab yetishtirish imkonini beradi.  

Yuqorida keltirilgan xulosalarga tayanib quyidagi tavsiyalar ishlab chiqilgan:    

- Yusuf Hamadoniyning Buxoro shahridagi qarovsiz qolgan qadamjoyini 

davlat muhofazasiga olish va obod etish; 

- ziyorat turizmi doirasida tashrif buyurgan ziyoratchilar uchun Yusuf 

Hamadoniyning Buxoro shahridagi qadamjoyini turistik lokasiyalar ro‘yxatiga 

kiritish; 

- Yusuf Hamadoniy hayoti va faoliyatiga oid ingliz, rus, turk, arab va fors 

tilidagi asosiy manbalarni o‘zbek tiliga tarjima qilish, ularni ilmiy jamoatchilik 

e’tiboriga havola etish;   

- Yusuf Hamadoniyning boy ma’naviy merosidan ma’rifat soatlari, kelajak 

darslari uchun o‘quv-metodik material sifatida unumli foydalanishni yo‘lga qo‘yish; 

- internetda Yusuf Hamadoniy hayoti va faoliyatiga oid sahifalarni tizimga 

solish, ijtimoiy tarmoqlarda mavjud bo‘lgan tasavvufga oid kontentlarni Yusuf 

Hamadoniy bilan bog‘liq didaktik materiallar bilan boyitish; 

- Abdulxoliq G‘ijduvoniy va Bahouddin Naqshband, unuman netti pir haqida 

haqida mediamateriallar tayyorlashda Yusuf Hamadoniy shaxsiyatiga alohida urg‘u 

berish; 

- Yusuf Hamadoniyning qabri joylashuvi haqidagi asl manbaalarni topib ushbu 

masalaga aniqlik kiritish va u joyni obodonlashtirish; 

- yoshlarni zararli axborot, ekstremistik va diniy manipulyatsiyalardan himoya 

qilish uchun Hamadoniy ta’limotidagi hushyorlik va ogohlik tamoyillariga 

asoslangan ma’naviy–ma’rifiy treninglar tashkil etish; 

- madaniy-ma’naviy meros obektlari — muzeylar, xonaqo va ziyoratgohlarda 

Hamadoniy ta’limotining asosiy tamoyillarini ochib beruvchi ekspozitsiyalarni 

kiritish lozim. 



23 

НАУЧНЫЙ СОВЕТ DSc.03/27.02.2020.Ғ.72.08 

ПО ПРИСУЖДЕНИЮ УЧЕНЫХ СТЕПЕНЕЙ ПРИ  

БУХАРСКОМ ГОСУДАРСТВЕННОМ УНИВЕРСИТЕТЕ 

БУХАРСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

БАРНОЕВ САНЖАР КУРБОНОВИЧ 

РОЛЬ ЮСУФА ХАМАДАНИ В РАЗВИТИИ ТАСАВВУФ УЧЕНИЙ 

МАВЕРАУННАХРА 

09.00.03 – История философии 

 

 

 

 

 

 

 

 

АВТОРЕФЕРАТ  

диссертации на соискание ученой степени доктора философии (PhD)  по 

философским наукам 

Бухара – 2025 



24 

Тема диссертации (PhD) по философским наукам зарегистрирована Высшей 

аттестационной комиссией при Министерстве Высшего образования, науки и инноваций 

Республики Узбекистан под номером В2023.4.PhD/Fal1112. 

Диссертация выполнена в Бухарском государственном университете. 

Автореферат диссертации размещен на трёх языках (узбекском, русском, английском 

(резюме)) на веб-странице Научного совета (www.buxdu.uz) и по адресу (www.ziyonet.uz) 

информационно-образовательного портала «ZiyoNet». 

Научный руководитель: Наврузова Гулчихра Негматовна 

доктор философских наук, профессор 

Официальные оппоненты: Болтаев Абдурахим Амонович 

доктор философских наук, доцент 

Рахматова Холидахон Холиковна 

доктор философских наук, доцент 

Ведущая организация: Научно-исследовательский центр 

Бахауддина Накшбанд 

Защита диссертации cостоится «_26_» _Декабря_2025 г. в «_16:00_» часов на заседании 

Научного совета DSc.03/27.02.2020.F.72.08 по присуждению ученых степеней при Бухарском 

государственном университете (Адрес: 200114, г. Бухара, ул. М. Икбол, 11. Тел.: (65) 221-29-14; 

факс: (65) 221-57-27, е-mail: buxdu_rektor@buxdu.uz)  

С диссертацией можно ознакомиться в Информационно-ресурсном центре Бухарского 

государственного университета (зарегистрирован под №_787_). (Адрес: 200114, г. Бухара, ул. М. 

Икбол, 11. Тел.: (65) 221-25-87.)  

Автореферат диссертации разослан «_10_»_Декабря__2025 года.  

(Протокол реестра №_49_от «_9_» _Декабря_2025 года. 

 

 

 

 

 

 

Намозов Б.Б. 

Председатель Научного совета по 

присуждению учёных степеней,  

доктор философских наук, профессор 

Шарипов А.З. 

Учёный секретарь Научного совета 

по присуждению учёных степеней, 

доктор философских наук, профессор 

Сафарова Н.О. 

Председатель научного семинара при Научном  

совете по присуждению учёных степеней,  

доктор философских наук, профессор 

 

 

  



25 

ВВЕДЕНИЕ (аннотация диссертации доктора философии (PhD)) 

Актуальность и востребованность темы диссертации. В завершающей 

части первой четверти XXI века условия, в которых человечество сталкивается 

с такими серьезными вызовами, как духовная пустота, индивидуализм, 

потребительство и идеологическая нестабильность, делают актуальными 

такие ценности тасаввуф философии как очищение души, сострадание и 

справедливость, которые являются принципами, ведущими человека к 

совершенству. На фоне таких социальных проблем, как духовная нищета, 

нравственный нигилизм, а также развития науки и техники, расширение 

возможностей искусственного интеллекта, историко-философский анализ 

тасаввуф мысли Маверауннахра и обоснование социокультурных функций 

тасаввуф школ становятся важной задачей. В этой связи раскрытие 

философских особенностей идей Юсуфа Хамадони о сохранении истинного 

образа человека, обеспечении духовного равновесия, поиске нормы между 

человеком и мирозданием, формировании у человека иммунитета честности 

приобретает актуальное значение. 

В мировой науке и научных центрах проводятся комплексные 

философско-исторические исследования, посвященные этическому и 

просветительскому наследию мыслителей, творивших на средневековом 

мусульманском Востоке, и формированию тасаввуф тарикатов 

Маварауннахра.  Анализ философской сущности концепции совершенного 

человека Хамадони, методологии руководства и таких принципов как 

«уединение в собрании», «тишина» и «мир», являющихся научными и 

тасаввуф корнями тарикатов Яссавия и Ходжагон-Накшбандия, имеет 

большое значение для раскрытия цепи тасаввуф школ и преобразующей роли 

тарикатов в духовности общества. В этой связи возрастает необходимость 

раскрытия тасаввуф-философских воззрений Юсуфа Хамадани, его 

просветительских взглядов на воспитание гармоничного поколения, 

содержания его идей о воспитании совершенного человека в контексте 

нынешней эпохи, изучения их значения в формировании основ просвещенного 

общества. 

В условиях Нового Узбекистана глубокое изучение национального 

духовного наследия, восстановление исторической памяти, усиление 

просветительской работы в сознании молодежи стали актуальными задачами 

на уровне государственной политики, проводятся практические мероприятия 

по пропаганде образовательного и духовного наследия. « ...с древних времён 

борьба с этим пороком в нашем регионе велась не только с помощью законов 

и конкретных наказаний, но и посредством принятия духовно-нравственных 

мер, формирования в обществе своеобразного «духовного иммунитета» 

против взяточничества и коррупции. Идеи таких мыслителей как имам Бухари, 

имам Термизи, имам Газали, Бахауддин Накшбанд, Абу Наср аль-Фараби, 

Джалалуддин Руми, Абдурахман Джами, Ахмад Ясави о воспитании души и 

нравственном совершенстве на протяжении веков оказывали 

непосредственное влияние на формирование национального сознания и 



26 

гордости»1. С этой точки зрения важно раскрыть методологическое значение 

научного наследия Юсуфа Хамадани в укреплении духовного иммунитета в 

сознании молодежи и создании устойчивой идеологической базы против 

экстремистских и радикальных идеологий. 

Настоящее диссертационное исследование в определенной степени 

служит реализации задач, намеченных в Указах Президента Республики 

Узбекистан №УП-158 от 11 сентября 2023 года «О Стратегии развития 

Узбекистана до 2030 года», №УП-6108 от 6 ноября 2020 года «О мерах по 

развитию сфер образования и науки в новый период развития Узбекистана»,  

№УП-6255 от 1 июля 2021 года «Об утверждении Национальной стратегии 

Республики Узбекистан по противодействию экстремизму и терроризму на 

2021–2026 годы», №УП-68 от 21 апреля 2025 г. «О мерах по дальнейшему 

усилению гарантий права граждан на свободу совести и выводу реформ в 

религиозно-образовательной сфере на новый этап», №ПП-2995 от 24 мая 2017 

г. «О мерах по дальнейшему совершенствованию системы сохранения, 

изучения и популяризации древних письменных источников», №ПП-3907 от 

14 августа 2018 г. «О мерах по повышению духовно-нравственного и 

физического развития молодёжи и выводу её образования на качественно 

новый уровень», №ПП-5040 от 26 марта 2021 г. «О мерах по коренному 

совершенствованию системы духовно-просветительской работы», а также 

Постановлений Кабинета Министров Республики Узбекистан № 23 от 18 

января 2021 года «Об утверждении Концепции развития государственной 

молодежной политики в Узбекистане до 2025 года», №1059 от 31 декабря 2019 

года «Об утверждении Концепции непрерывного духовного образования и 

мерах по ее реализации» и задач, предусмотренных другими нормативно- 

правовыми документами отрасли. 

Соответствие исследования приоритетным направлениям развития 

науки и технологий республики. Данное исследование выполнено в рамках 

приоритетного направления развития науки и технологий республики I. 

«Формирование системы социальных, правовых, экономических 

инновационных идей информационного общества и демократического 

государства и пути их реализации». 

Степень изученности проблемы. Жизнь и деятельность Ходжи Юсуфа 

Хамадани в той или иной степени изучены исследователями как Востока, так 

и Запада. К источникам, отражающим его тасаввуф-философские, духовно-

нравственные и духовно-просветительские взгляды, а также основные 

биографические сведения, можно отнести труды Абдулкарима ас-Самани, 

Фахруддина ибн Асокира, Фаридуддина Аттара, Абдухалика Гиждувани, 

Абдурахмона Джами, Алишера Навои, Фахруддина Али Сафи. Исследования 

по истории ислама и тасаввуф таких мировых востоковедов как 

Д.С.Тримингем, Дж.Фрейзер, А.Шиммель, И.Гольдсиер, А.Кныш, Д.Дьюис, 

 
1 Мирзиёев Ш.М. Янги Ўзбекистон стратегияси. –Тошкент: “O‘zbekiston”, 2021. -Б.420. 



27 

Х.Йылмаз, обосновывают своеобразие взглядов Хамадани и его важную роль 

в развитии тарикатов2.    

В исследовательской работе Айшенур Онал «Роль суфиев в исламизации 

турок на примере Юсуфа Хамадани» также дается оценка жизненного пути 

Юсуфа Хамадани, его наставников, коллег и учеников, его тасаввуф взглядов 

и его роли в развитии ислама среди тюркских народов.  В труде Ф. Мансурова 

и Ф. Бадаруддина «Юсуф Хамадани – источник вдохновения двух суфийских 

тарикатов» описывается роль суфия в становлении и развитии тарикатов 

Ходжагон и Яссавия, а во введении к персидскому изданию «Рутбат ул-Хайят» 

Мухаммада Амина Рияхи приводятся важные сведения о событиях и 

происшествиях Хамадани с момента его ученичества до смерти, основанные 

на нескольких достоверных источниках3.  

Среди учёных, освещавших деятельность Юсуфа Хамадони в своих 

исследованиях в Содружества Независимых Государств, можно отметить 

Е.Бертельса, С.Демидова, А.Хисматуллина. И. Панков в диссертации «Гений 

Юсуфа Хамадони в исламе Центральной Азии как социокультурный 

феномен» рассмотрел традиции святопочитания народов Центральной Азии 

на личном примере Юсуфа Хамадони4.  

В этой связи следует отметить деятельность в нашей стране ученых С. 

Сайфуллоха и Н. Хасана, которые перевели и издали на узбекском языке труды 

Юсуфа Хамадони «Рутбат ул-хаёт», «Одоби тарикат», «Трактат о Вселенной 

и человеке». Особое внимание М. Хасани в своих исследованиях, 

посвященных Абдухолику Гиждувони, уделил наследию Юсуфа Хамадони. О. 

Усмон, У. Эргашев, Г. Нурматова, О. Шарипова провели исследования 

жизненного пути, духовного наследия и философских взглядов Юсуфа 

Хамадани. Г. Наврузова – один из учёных, проведших наиболее научную 

работу о вкладе Юсуфа Хамадани в развитие учения тасаввуф. Роль учения 

 
2 Камалиддинов Ш. «Китаб ал-ансаб» Абу Са‘да Абд ал -Карима ибн  Мухаммада ас-Сам‘ани  как источник 

по истории и истории  культуры Средней Азии. Ташкент. Издательство «Фан» АН РУз. 1993. Ст. 210.; Аттор. 

Фаридуддин. Тазкират ул-авлиё. - Тошкент. 2023. 19-б.; Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф 

Ҳамадоний. Тошкент. “Ўзбекистон”. 2019. 19-б; Жомий. «Нафаҳот ул-унс мин ҳазарот ил-қудс». Нашрга 

тайёрловчи Обидий М.  Теҳрон. 1375 ҳижрий-шамсий 383–384-б;. Навоий Алишер. Тўла асарлар 

тўплами.Ўнинчи жилд.  Ўзбекистон Матбуот ва ахборот агентлиги, Ғафур Ғулом номидаги нашриёт –матбаа 

ижодий уйи. Тошкент – 2012 йил. 298-б;. Сафий Фахруддин Али. “Рашаҳоту айнил-ҳаёт” (Оби ҳаёт 

томчилари). Нашрга тайёрловчилар: Ҳасаний М. Умрзоқ Б. Тошкент. “Абу Али Ибн Сино”. 2004. 19-бет.; 

Тримингэм Дж. С. Суфийcкие ордена в исламе. – Москва: Наука, 1989. –С.61.; Фрэзер Дж. Дж. Золотая 

ветвь / пер. с англ. М. К. Рыклина. 2-е изд. М., 1983.; Шиммель А. М. Мир исламского мистицизма. — М.: 

Алетейа, Энигма, 1999 (2-е изд. — Алетейя, 2000); Гольдциер И. Культ святых в исламе: пер. с нем. / под 

ред. А. Рановича. М., 1938.; Кныш А. Д. Суфизм // Ислам: историографические очерки / под общ. ред. С. М. 

Прозорова. М., 1991. С. 109–193.; DeWeese D., Jo-Ann Gross. Sufism in Central Asia. New Perspectives on Sufi 

Traditions, 15th–21st Centuries. Leiden, 2018.; Йылмаз Х. К. Золотая силсиля: цепь преемственности шейхов 

тариката накшибандийа-халидийа / пер. с тур. Д. Кадырова. М., 2009. 
3 Ünal Ayşenur Yûsuf Hemedânî Örneğiyle Türklerin İslâmlaşmasında Sûfîlerin Rolü. Necmettin Erbakan üniversitesi 

sosyal bilimler enstitüsü tarih ana bilim dali. Konya-2019. Б-70.; Рияхи М. А. Ходжа Юсуф Хамадани - «Рутбат 

ул-хаят» (Степени жизни). Ашгабат. Издатель:  Культурный центр Посольства ИРИ в Туркменистанеи Центр 

культурных и международных исследований. 2003.  С-163 
4 Бертельс Е. Э. Суфизм и суфийская литература. М., 1965.; Демидов С. М. Суфизм в Туркмении. Ашхабад, 

1978.; Суфизм в Центральной Азии (зарубежные исследования). Сборник статей памяти Фритца Майера 

(1912–1998)/ отв. ред. А. А. Хисматуллин. СПб., 2001. Панков И. А. Культ Йусуфа Хамадани в 

центральноазиатском исламе как социокультурный феномен. Диссертация на соискание ученой степени 

кандидата сторических наук. Санкт-Петербург 2018. 252-с.  



28 

Накшбандия в обеспечении общественной стабильности, мира и спокойствия 

рассматривается в исследованиях А. Хусейновой, Б. Намозова, К. Рахимова, 

А. Болтаева, Х. Рахматовой, Н. Сафаровой5.  

Классификация вышеперечисленных исследований показывает, что: во-

первых, в исследованиях изучались отдельные мистико-философские, 

аксиологические аспекты суфийских орденов; во-вторых, целостный, 

системный философский анализ роли Юсуфа Хамадони в развитии суфийских 

орденов Маверауннахра не был завершён. В данной диссертации, используя 

научные исследования вышеупомянутых учёных и исследователей в качестве 

методологической основы, особый подход к анализу роли Юсуфа Хамадани в 

развитии тасаввуф тарикатов Маверауннахра, его учения о гармонии человека 

и мироздания, а также философских воззрений на совершенного человека, 

обусловливает её актуальность. 

Связь диссертационного исследования с научно-исследовательскими 

планами высшего образовательного учреждения, где выполнена 

диссертация. Диссертационная работа выполнена в рамках научного 

направления, пункта II «Проблемы совершенствования социально-

философских и духовно-нравственных основ становления просвещенного 

государства в Новом Узбекистане» (2022-2026 гг.). 

Цель исследования – определить место Юсуфа Хамадани в развитии 

тасаввуф науки Маварауннахра. 

Задачи исследования: 

выявление духовно-нравственных, ирфон-философских истоков 

тасаввуф воззрений Юсуфа Хамадани, сформировавшиеся в историко-

социальной среде Маверауннахра в XI–XII веках; 

проведение сравнительного анализа исследований личности и научного 

наследия Юсуфа Хамадани в тасаввуф источниках; 

обоснование роли Юсуфа Хамадани в становлении и развитии традиции 

цепи в учении тасаввуф Центральной Азии;  

раскрытие философско-антропологической сущности учения мыслителя 

о гармонии человека и мироздания, его основные принципы и идеи по 

нормативной проблематике; 

 
5Рутбат ул ҳаёт [Ҳаёт мезони]. / Таржимонлар: С. Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Т.: “Ўзбекистон”, 2019. - 136 б.; 

Ҳасаний М. Қиличева К. Ғиждувоний илм аҳллари хотирасида. – Тошкент: “Фан”, 2003. – Б.139.; Усмон О. 

Бухорои шарифнинг етти пири. -Тошкент, 2003. - 172 бет.; Эргашев У. Юсуф Ҳамадоний ва Абдухолиқ 

Ғиждувоний – Хожагон тариқатининг асосчилари. – Тошкент: Адолат, 2003. -Б.178.; Nurmatova G. The role of 

Аbdulkholik gijduvani’s “maqamoti yusuf hamadoni” in the development of young people. // Educаtional Research 

in Universal Sciens. -  Volume /Issue 8/2023.; Шарипова О. Абдулхолиқ Ғиждувоний маънавий меросининг 

фалсафий таҳлили. Фалсафа фанлари доктори (DSc) илмий даражасини олиш учун ёзилган диссертация. - 

Бухоро, 2022. - 249 б.; Наврўзова Г, Нурматова Н. Юсуф Ҳамадоний – етти пирнинг табаррук устози. 

Монография. - Тошкент. Машҳур-пресс. 2016. – Б.112.; Сафарова Н.О. Хожагон тасаввуфий таълимотида 

маънавий-ахлоқий қадриятлар масаласи. фал.фан.ном. дисс... - Тошкент, 2002. - 152 б.; Хусейнова А. 

Общечеловеческие ценности в мировозрении Абдурахмана Джами. Автореф… канд.филос.наук. – Ташкент, 

1994, - 41 с.; Рaҳимoв К. Мoвaрoуннaҳр тaсaввуфи тaрихи: тaълимoтнинг шaкллaниши вa тизимлaштирилиши 

(VIII-XI aсрлaр). – Тoшкeнт: “Akademnashr” 2020.; Болтаев А. А. Ибн Арабий “Рисолаи вужудия” (“Борлиқ 

тўғрисида рисола”) асарида борлиқнинг таърифи. // International Journal of Intellektual and cultural Heritage. 

Volume: 3, Issue:03/2023/- 65-69 pages.; Рахматова Х.Х. Хожа Аҳрор Валийнинг борлиқ ҳақидаги фалсафий 

ғоялари. // “Марказий Осиё Уйғониш даври илм-фан ва маданиятини тадқиқ этишнинг долзарб муаммолари” 

мавзусидаги халқаро илмий анжумани материаллари тўплами. –Гулистон: Университет, 2022. - Б. 104-106   



29 

выяснение особенностей взглядов на мир и спокойствие в трактате 

«Рутбат уль-хаёт» и на этику тасаввуф и совершенного человека в труде 

«Одоби тарикат»; 

обоснование практической значимости и методологических 

возможностей ирфон-философских идей Юсуфа Хамадани в стабилизации 

духовно-нравственной обстановки и воспитании высокодуховной молодёжи.  

Объектом исследования является тасаввуф наследие Ходжи Юсуфа 

Хамадани и процессы формирования тарикатов Моварауннахра. 

Предметом исследования является изучение особенностей тасаввуф 

воззрений Юсуфа Хамадани и влияния его духовно-нравственных принципов 

на формирование и развитие тарикатов Моварауннахра. 

Методы исследования. В диссертации использованы такие 

общенаучные методы познания как анализ и синтез, комплексный подход, 

сравнительный анализ, системно-функциональный подход, контент-анализ, 

ретроспективный анализ, диалектический, синергетический и 

герменевтический методы. 

Научная новизна исследования заключается в следующем: 

определено на основе работы Ходжи Абдулхалика Гиждувани «Макамати 

Юсуф Хамадани», что Юсуф Хамадани ввёл в тарикат Ходжагон-Накшбандия 

такие правила как «Хуш дар дам» (быть бдительным, осознанным, 

бдительным, контролировать каждое дыхание), «Назар бар кадам» (осознавать 

бдительность, грех и беспечность), «Сафар дар ватан» (быть в путешествии по 

родине, быть среди людей, идти к сердцу) и «Хильват дар анджуман» (быть с 

людьми внешне, но с Истиной внутри), и что он оказал влияние на структурное 

формирование тасаввуф тарикатов Моварауннахра посредством таких 

принципов как «блаженство», «тишина», «воспитание души» и «духовное 

очищение»; 

обосновано, что идея Юсуфа Хамадани о том, что человек избран Богом 

как первое, святейшее и важнейшее из всех созданий, основана на понимании 

ответственности через созерцание, связи между вселенной и человеком, 

соблюдении норм в еде, питье, одежде и жилье, которые являются благами 

бытия, использовании тепла и холода, света и огня, воды и почвы, воздуха и 

ветра в меру необходимости, развитии принципов честности и чистоты в семье 

и браке, пребывании с людьми, сне и бодрствовании, движении и покое, 

размышлении в созерцании и внутренних делах, развитии принципов опоры 

на разум и терпения в желании и воле; 

доказано на основе труда Юсуфа Хамадани «Рутбат уль-Хаят» 

утверждается, что роль таких понятий, как тело, душа, дух и тайна, в том, 

чтобы человек остается на животном уровне или поднимается до уровня 

человечества, зависит от их отношения к телу и духу, и что живость-покой 

(мир, то есть умиротворение, спокойствие и тишина с материальными вещами) 

- это явление, связанное с обществом, а живость-покой (обладание 

божественной, духовной силой) - это явление, связанное с самим человеком, 

его сердцем и душой; 



30 

обосновано, что принципы самодисциплины, честной пищи, чистой 

одежды и жилища, очищения тела и души через борьбу и поминание в 

произведении «Одоби Тарикат» являются ступенью человеческого 

совершенства, а принципы чистого сердца, подготовки к божественному 

откровению и стремления к уровню благотворительности в этикете тариката 

базируются на «вакцине честности» в современных образовательных 

процессах, как факторе формирования духовной устойчивости и 

идеологической защиты от экстремистских идей. 

Практические результаты исследования заключаются в следующем: 

на основе научного наследия Ходжи Юсуфа Хамадони выявлены 

социальная значимость состояний бдительности, осознанности, мира и 

трудолюбия в жизни общества, их критерии в воспитании совершенной 

личности, принципы, служащие формированию устойчивой духовной среды; 

раскрыты онтологические, антропологические, гносеологические и 

этические взгляды тасаввуф-философского наследия Юсуфа Хамадани как 

средство формирования ответственности, честности и трудолюбия в 

воспитании молодежи, повышения ее духовности, а также как средство 

превентивного воспитания против скрытых опасностей (радикализма, 

насилия, лжепросвещения); 

обосновано, что принципы человеческого совершенствования Ходжи 

Юсуфа Хамадани, такие как самодисциплина, халяльность пищи и питья, 

борьба и поминовение, обеспечивают здоровье веры, являются условием 

физического и духовного совершенства, основой душевного спокойствия, 

формируют культуру бдительности и осознанности в деле улучшения 

духовной среды общества, способствуют формированию у молодежи стойкого 

иммунитета к манипулятивной информации, экстремистской пропаганде под 

видом религии и психологическому давлению. 

Достоверность результатов исследования основывается на том, что 

теоретические положения, методы и подходы исследования, использованные 

в процессе исследования, получены со ссылкой на официальные источники, 

факты и статистические данные, определение понятия разработано в 

соответствии с требованиями методологии и логики научного исследования, 

апробировано в опубликованных научных статьях, на республиканских и 

международных конференциях, на основе выводов, сделанных по результатам 

исследования, разработаны предложения, рекомендации  внедрены в 

практику, а полученные результаты утверждены соответсвующими 

уполномоченными организациями. 

Научная и практическая значимость результатов исследования.  

Научная значимость исследования определяется тем, что его научно-

теоретические выводы, предложения и рекомендации могут быть 

использованы для изучения места наследия Юсуфа Хамадани в истории 

тасаввуф тарикатов Маварауннахра, раскрытия идейно-философской 

преемственности между цепочками посредством нового методологического 

подхода, предоставления теоретико-методологической базы для системного и 

сравнительного анализа принципов формирования понятий души, «нафса» и 



31 

совершенного человека в тасаввуф философии, а также для 

совершенствования исторических основ «модели тасаввуф образования», 

дальнейшего обогащения научно-теоретических основ философских, 

этических и социально-экономических наук. 

Практическая значимость результатов исследования заключается в том, 

что они могут быть использованы при разработке практических программ по 

защите сознания молодежи от радикализма, религиозного манипулирования и 

экстремистских идей, при подготовке практических пособий по социальной 

стабильности, воспитательной работе, музейным экспозициям, культурным 

мероприятиям и научно-практическим конференциям, при защите интересов 

человека институтами гражданского общества, при создании 

бескомпромиссной среды против коррупции, при организации духовно-

просветительских мероприятий среди населения центрами «Духовность и 

просвещение», а также в деятельности систем тасаввуф, истории философии, 

духовной науки и религиозного образования, при обогащении содержания 

современных духовных уроков (Часов Будущего) и предметов «Философия», 

«Религиоведение», «Духовное учение», преподаваемых в системе высшего 

образования, при подготовке учебно-методических пособий для 

образовательных учреждений. 

Внедрение результатов исследования. На основе научных результатов, 

полученных в процессе анализа места Юсуфа Хамадани в развитии тасаввуф 

тарикатов Маверауннахра: 

выводы по научной новизне и заключения на основе работы Ходжи 

Абдулхалика Гиждувани «Макамати Юсуф Хамадани», что Юсуф Хамадани 

ввёл в тарикат Ходжагон-Накшбандия такие правила как «Хуш дар дам» (быть 

бдительным, осознанным, бдительным, контролировать каждое дыхание), 

«Назар бар кадам» (осознавать бдительность, грех и беспечность), «Сафар дар 

ватан» (быть в путешествии по родине, быть среди людей, идти к сердцу) и 

«Хильват дар анджуман» (быть с людьми внешне, но с Истиной внутри), и что 

он оказал влияние на структурное формирование тасаввуф тарикатов 

Моварауннахра посредством таких принципов как «блаженство», «тишина», 

«воспитание души» и «духовное очищение», были использованы в 

опубликованных работах в рамках фундаментального научного исследования 

№ ОТ-Ф1-106 «Изучение естественнонаучного и социально-философского 

наследия средневековых мыслителей Востока и мыслителей Запада», 

выполненного в Национальном университете Узбекистана. (Справка № 04/11-

5967 от 12 мая 2025 года Национального университета Узбекистана имени 

Мирзо Улугбека). В результате, это послужило анализу жизненного пути и 

духовного наследия Ходжи Юсуфа Хамадани, выявлению роли, основных 

критериев и принципов ценностей бдительности, осознанности, мира и 

трудолюбия в жизни человеческого общества; 

выводы по научной новизне, предложения и рекомендации по идее 

Юсуфа Хамадани о том, что человек избран Богом как первое, святейшее и 

важнейшее из всех созданий, основана на понимании ответственности через 

созерцание, связи между вселенной и человеком, соблюдении норм в еде, 



32 

питье, одежде и жилье, которые являются благами бытия, использовании 

тепла и холода, света и огня, воды и почвы, воздуха и ветра в меру 

необходимости, развитии принципов честности и чистоты в семье и браке, 

пребывании с людьми, сне и бодрствовании, движении и покое, размышлении 

в созерцании и внутренних делах, развитии принципов опоры на разум и 

терпения в желании и воле, были использованы в деятельности Агентства по 

делам молодежи, в том числе организации различных мероприятий и 

семинаров по теме Главы VII «Программы дополнительных мер по 

повышению эффективности духовно-просветительской работы и выводу 

развития отрасли на новый уровень» части «Научно-исследовательская 

работа, направленная на повышение эффективности духовно-

просветительской и пропагандистской работы». (Справка № 2-13-21-2461 от 

12 мая 2025 года Агентства по делам молодежи Республики Узбекистан). В 

результате, это послужило еще большему расширению возможности 

реализации таких задач как повышение духовного потенциала молодежи, 

дальнейшее укрепление места национальных и общечеловеческих ценностей 

в воспитании молодежи и одновременное повышение научного и 

инновационного потенциала молодежи; 

выводы по научной новизне и заключению на основе труда Юсуфа 

Хамадани «Рутбат уль-Хаят» о том, что роль таких понятий как тело, душа, 

дух и тайна, в том, чтобы человек остается на животном уровне или 

поднимается до уровня человечества, зависит от их отношения к телу и духу, 

и что живость-покой (мир, то есть умиротворение, спокойствие и тишина с 

материальными вещами) - это явление, связанное с обществом, а живость-

покой (обладание божественной, духовной силой) - это явление, связанное с 

самим человеком, его сердцем и душой, были использованы в соответствии с 

планом работы Министерства высшего образования, науки и инноваций 

Республики Узбекистан на 2024 год, в образовательной деятельности 

использования средств для совершенствования духовно-просветительской 

работы в высших учебных заведениях, образовательных программ по 

профилактике радикализации, исследованию восточных рукописей, 

обеспечению социальной стабильности и профилактике экстремизма. 

(Справка № 4/17-4/4-12525 от 12 мая 2025 года   Министерства высшего 

образования, науки и инноваций Республики Узбекистан). В результате, это 

послужило деятельности Министерства высшего образования, науки и 

инноваций, Центров духовности и просветительства, Союза молодежи 

Республики Узбекистан, Международного научно-исследовательского центра 

Имама Бухари и Научно-исследовательского центра Бахоуддина Накшбанда 

по повышению эффективности пропагандистско-агитационной работы в 

образовательной и воспитательной деятельности, что послужило духовно 

зрелому воспитанию молодого поколения, формированию у него патриотизма, 

повышению его жизненного опыта, воспитанию в духе преданности 

общечеловеческим и национальным ценностям; 

выводы по научной новизне и предложения о том, что принципы 

самодисциплины, честной пищи, чистой одежды и жилища, очищения тела и 



33 

души через борьбу и поминание в произведении «Одоби Тарикат» являются 

ступенью человеческого совершенства, а принципы чистого сердца, 

подготовки к божественному откровению и стремления к уровню 

благотворительности в этикете тариката базируются на «вакцине честности» в 

современных образовательных процессах, как факторе формирования 

духовной устойчивости и идеологической защиты от экстремистских идей, 

были использованы при подготовке сценариев телепередач «Ассалом, 

Бухара», «Специальный репортаж», «Литератур – будущее нации», вышедших 

в эфир Бухарского телевидения в январе и феврале 2025 года, а также 

радиопередач «Мозийдан садо», «Нажот билимда», вышедших в эфир 

Бухарского радио. (Справка № 01-09-97 от 8 мая 2025 года государственного 

учреждения «Бухарский областной телерадиоканал»). В результате, это 

способствовало повышению уровня знаний зрителей (слушателей) о сути 

тасаввуф учения Юсуфа Хамадани и его месте в тасаввуф Маварауннахра в 

целом, усилению научного и научно-популярного воздействия телевизионных 

программ, обеспечению научной доказательной базы подготовленных для 

телевизионных программ материалов и научно-популярному характеру 

программы.  

Апробация результатов исследования. Результаты исследования были 

представлены в виде докладов на 4 международных и 2 республиканских 

научно-практических конференциях и получили одобрение. 

Опубликоанность результатов исследования. По теме исследования 

опубликовано 17 научных работ, в том числе 8 статей (в 6 республиканских и 

2 зарубежных журналах), рекомендованных к публикации ВАК Республики 

Узбекистан по основным научным результатам диссертаций. 

Структура и объем диссертации. Диссертация состоит из введения, трех 

глав, заключения и списка использованной литературы. Общий объем 

диссертации составляет 139 страниц. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ 

Во «Введении» диссертации раскрываются актуальность и 

востребованность темы, её соответствие приоритетным направлениям 

развития науки и технологий республики, степень изученности проблемы, её 

связь с планами научно-исследовательской работы высшего образовательного 

учреждения, где выполнена диссертация, описываются цель и задачи 

исследования, объект, предмет, методы, использованные в исследовании. 

Также раскрываются научная новизна, практические результаты, 

достоверность полученных результатов, научно-практическая значимость 

исследования, приводятся сведения о внедрении, апробации, 

опубликованности результатов, структуре и объёме диссертации. 

Первая глава диссертации называется «Методологический анализ 

тасаввуф учения Юсуфа Хамадани», в которой дается сравнительный 

анализ общественно-политической и духовно-просветительской среды, 



34 

повлиявшей на формирование тасаввуф мировоззрения Юсуфа Хамадони, а 

также изучение его тасаввуф учения. 

Духовно-идеологическая и социально-политическая обстановка в 

каждый период оказывала решающее влияние на жизнь, деятельность и 

мировоззрение людей этого общества. В XI-XII веках Хорасан и 

Моварауннахр, всё ещё находившиеся под влиянием Арабского халифата, 

хотя и не очень сильным, стали местом, где получили образование мыслители, 

внёсшие большой вклад в развитие исламской философии и учения тасаввуф. 

Ходжа Юсуф Хамадани также жил и творил в этом периоде и регионе. В 

Моварауннахре сохранилось огромное культурное наследие, и с конца VIII 

века до начала XI века многие мыслители и энциклопедисты создали шедевры 

в научной, религиозно-просветительской и литературной областях, которые 

будут существовать тысячелетиями6. 

В исследовании подчёркивается, что в XI–XII веках тасаввуф стал 

неотъемлемой частью религиозно-идеологической жизни мусульманского 

общества, и что в процессе гармонизации тасаввуф и ислама велики заслуги 

Абу Али Фармади ат-Туси, Абу Насра аль-Исмаили, Абу Маали Абдул 

Малика ибн Абдуллы аль-Джувайни, а также Юсуфа Хамадани и Абу Хамида 

Газали. Юсуф Хамадани нашёл золотую середину для своего времени, 

гармонизировал и стандартизировал соотношение шариата и тасаввуф и вывел 

суннитский тасаввуф, начало которому положили Харис Мухасиби и Джунейд 

Багдади, на новый уровень. 

В отличие от тасаввуф воззрений в арабских странах того времени, 

тасаввуф движение в Хорасане и Маверауннахре носило не внешний, а 

внутренний характер. Сохранение любви к Аллаху в сердце, преображение 

собственной души и ублажение людей стали главным содержанием 

деятельности суфиев. В то время как суфии делали акцент на воспитании 

души, сердца и души, учёные опирались на фикх, регулирующий вопросы 

веры, поклонения и поведения. В такой ситуации возникла необходимость 

доказать, что тасаввуф не противоречит исламу, а является явлением, 

служащим его развитию, и выразить это на понятном всем языке. В результате, 

именно в эти периоды начали создаваться самые великолепные труды по 

тасаввуф. Среди них – труд Юсуфа Хамадани «Рутбат уль-Хайят». 

В диссертации утверждается, что на формирование мировоззрения 

Ходжи Юсуфа Хамадани оказали влияние ожесточённая борьба различных 

течений того времени, всё ещё сохраняющееся недоверие к религиозным 

учёным, скептицизм простых людей по отношению к тасаввуф, а также 

разногласия между философами, светскими мыслителями и верующими. Это, 

в свою очередь, привело к акцентированию внимания на вопросе 

бдительности в учении Хамадани и формированию принципа «хуш дар дам». 

Самые ранние и достоверные сведения об имаме Абу Якубе Юсуфе ибн 

Айюбе ибн Юсуфе ибн Хусейне ибн Вахре Бузанджирди Хамадани 

 
6 Хайруллаев М. М. IХ-ХII асрларда маданий юксалиш: дунёвий ва диний илмлар. / Абдухолиқ Ғиждувоний 

ва тасаввуф. Илмий конференция маърузалари тезислари. Тошкент: “Фан”, 2003 – Б.4. 



35 

встречаются в произведении «Китаб уль-Ансаб» Абдулкарима ас-Самани 

(1113-1167 гг)7. Юсуф Хамадани родился в деревне Бузанжирд в провинции 

Хамадан в 440 году по хиджре (1048 году н. э.). Самани лично встречался с 

великим шейхом в его доме в Мерве, вёл с ним долгие беседы и даже записал 

с его слов более двадцати хадисов. Фахруддин ибн Асокир (1105–1176 гг. н. 

э.) также пишет, что беседовал с Юсуфом Хамадани в Мерве в 531 году 

хиджры (1136 году н. э.)8. Фаридуддин Аттар (1145-1230 гг) дает ценные 

сведения о Юсуфе Хамадани в своих «Тазкират уль-Авлия», «Илахийнама» и 

«Мантик ут-Таир»9. Ходжа Абдулхалик Гиждувани в своем произведении 

«Макомати Юсуф Хамадони» приводит следующие сведения о рождении 

своего учителя Юсуфа Хамадони: “Во вторник, двадцать восьмого числа 

месяца Зулькада 504 года, исполнилось тысяча девять месяцев и двадцать 

шесть дней со дня рождения нашего шейха. Наш шейх родился в понедельник, 

второго числа месяца Сафар”10. Хамадани умер и был похоронен в Бамиане 

(территория современного Афганистана). Абдулхалик Гиждувани сообщает, 

что шейх был похоронен в районе Хушвуруд района Гатфар в Самарканде. 

Исследователь отмечает, что в 458 (1066) или 459 (1067) годах, в возрасте 

18–19 лет, Ходжа Юсуф отправился в Багдад на учебу и изучал 

юриспруденцию у Абу Исхака Ширази (476/1084 гг. н. э.), главы медресе 

Низамия, и превзошел всех своих сверстников в науках хадиса, тафсира и 

назара, поднявшись до уровня ведущего мыслителя своего времени. “Шейху 

Юсуфу Хамадани было восемнадцать лет, когда он отправился в Багдад и 

изучал юриспруденцию у юриста Абу Исхака и достиг высокого уровня 

знаний и понимания”11. Позднее Юсуф Хамадони некоторое время был 

преподавателем и руководителем медресе «Низамия». 

Абдухалик Гиждувани в своем «Макомати Юсуфи Хамадани» приводит 

сведения о четырех халифах Абу Али Формади. Это: Ходжа Абдулла 

Фаромуки Ширази, Ходжа Исхак Фахр Насрабоди, Ходжа Хамидуддин 

Мултони, Ходжа Юсуф Хамадани12. Имеются сведения о произведениях 

Юсуфа Хамадани «Рутбат уль-хаят», «Кашф», «Рисола фи аннал-кавна 

мусахшарун лил-инсон», «Рисола дар ахлок ва муноят» и трактате «Каламоти 

кудсия ва манозил уль-саликин»13. «В другой истории, приведённой в 

«Нафахат уль-унс» со слов Наджиба ад-дина Абу Саида Али ибн Бузгуша 

Ширази (ум. 678 г. хиджры/1280 г. хиджры), также можно увидеть ссылку на 

 
7Камалиддинов Ш. «Китаб ал-ансаб» Абу Са‘да Абд ал -Карима ибн Мухаммада ас-Сам‘ани  как источник по 

истории и истории  культуры Средней Азии. - Ташкент. Издательство «Фан» АН РУз. 1993. - С.210. 
8Рияхи М. А. Ходжа Юсуф Хамадани - «Рутбат ул-хаят» (Степени жизни). Ашгабат. Издатель: Культурный 

центр Посольства ИРИ в Туркменистане Центр культурных и международных исследований. 2003. –C.17. 
9 Аттор. Фаридуддин. Тазкират ул-авлиё. / Нашрга тайёрлочи А. Мадримов. – Тошкент: Faktor-press.2023. – 

Б.19.; Аттор шайх Фаридуддин. Илоҳийнома. / Форс тилидан Ж. Камол таржимаси. – Тошкент: “Мусиқа”, 

2007. – Б.166.; Фаридуддин Аттор. Мантиқ ут-тайр. Насрий баён./  Кириш сўзи ва форсчадан тарж. Н. 

Комилов., М.Маҳмудов. - Т.: Ғафур Ғулом номидаги нашриёт-матбаа ижодий уйи, 2006. – Б.186. 
10 Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. -Б.19. 
11 Сафий Фахруддин Али. “Рашаҳоту айнил-ҳаёт” (Оби ҳаёт томчилари). / Нашрга тайёрловчилар: Ҳасаний 

М. Умрзоқ Б.  – Тошкент: “Абу Али Ибн Сино”, 2004. – Б.19. 
12 Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.19. 
13 Холмўминов Ж. Хожа Муҳаммад Порсо Бухорий. Ҳаёт ва фалсафий-ирфоний мероси. – Тошкент: Тафаккур 

томчилари, 2020. – Б.31.  



36 

трактаты Хамадани «Манозил уль-сайрин» и «Манозил уль-саликини»»14. По 

словам Хамиджона Хамиди, Ходжа Юсуф Хамадани был первым суфийским 

мыслителем, написавшим трактат на фарси15. 

В диссертации отмечается, что величайшим вкладом Юсуфа Хамадани в 

развитие тасаввуф Маварауннахра стало воспитание им четырех влиятельных 

пиров, иршадов, которые, в свою очередь, не только продолжили и развили 

учение Хамадани, но и основали школы тариката, имевшие свое место и статус 

во всем мусульманском мире. Четыре халифа Хамадани – это Ходжа Абдулла 

Бараки (Бараки), Ходжа Хасан Ондоки (Андоки), Ходжа Ахмад Яссави и 

Ходжа Абдулхолик Гиждувани. 

Согласно диссертанту, несмотря на единообразие сведений о жизни и 

деятельности Ходжи Юсуфа Хамадани, нет единого мнения относительно его 

смерти и места захоронения. Необходимо продолжить новые исследования, 

чтобы доказать факт его смерти и захоронения в Самарканде. Чтобы доказать, 

что тасаввуф не отделен от ислама, а является явлением, служащим его 

совершенству, суфии создали ценнейшие произведения, раскрывающие суть 

тасаввуф. Трактат Юсуфа Хамадани «Рутбат уль-хаят» – один из них. Следует 

признать, что величайшим вкладом Юсуфа Хамадани в ислам и тасаввуф стало 

развитие таких выдающихся суфиев, как Ходжа Ахмад Яссави и Ходжа 

Абдулхалик Гиждувани. Учитывая это, можно сказать, что Юсуф Хамадани 

привнёс традицию этого тариката в тасаввуф Маверауннахра, а сам он 

считается теоретическим основателем первых тарикатов этого региона – 

тарикатов Яссавия и Ходжагон-Накшбандия. 

Во второй главе диссертации под названием «Роль духовного наследия 

Юсуфа Хамадани в развитии принципов и ирфон основ тасаввуф 

тарикатов Маварауннахра» раскрывается влияние учения Юсуфа Хамадани 

о гармонии человека и вселенной на тарикат Ходжагон-Накшбандия, 

трансформация его взглядов на проблему мира и спокойствия в произведении 

«Рутба ул-хаёт» («Критерий жизни») в тасаввуф тарикатах, а также труд 

«Рисола дар одоби тарикат» («Этика ордена») как важный источник тасаввуф 

этики. 

В своём труде «Рисола фи аннал-кавна мусаха-раун лил-инсон» («Трактат 

о Вселенной и человеке») Юсуф Хамадани подчёркивает, что для достижения 

человеком всестороннего совершенства ему необходимо достичь гармонии с 

мирозданием. Человек был избран как самое драгоценное и почётное из всех 

созданий, но он подчёркивает, что этот «выбор» налагает на него больше 

ответственности, чем привилегии. Достижение гармонии со Вселенной 

требует, прежде всего, эталона. Здесь человек должен не всегда брать от 

природы, а отдавать, то есть бережно относиться к ней, пользоваться её 

благами лишь в пределах своих потребностей, а иногда и «чинить» её, 

возмещая причинённый ущерб. Все существа пользуются дарами природы 

лишь в пределах своих потребностей. Насытившись, животное не косит траву, 

 
14 Рияхи М. А. Ходжа Юсуф Хамадани - «Рутбат ул-хаят» (Степени жизни). – Ашгабат: Культурный центр 

Посольства ИРИ в Туркменистане и Центр  культурных и международных исследований. 2003. –С.17. 
15 Хожа Юсуф Ҳамадоний. «Рутбат ул-ҳаёт». – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.10 



37 

не ломает деревья, не топчет землю и не расходует воду. Однако человек часто 

не соблюдает это правило. 

По мнению диссертанта, в истории тасаввуф мало трудов о человеке и 

вселенной, человеке и природе, их взаимоотношениях, месте человека в бытии 

и значении бытия для жизни и развития человека. Это свидетельствует о том, 

что Юсуф Хамадони всегда находился в статусе «Хуш дар дам», «Назар бар 

кадам», «Сафар дар ватан» и «Хильват дар анджуман».  Суть его произведения 

«Рутба уль-Хайят» заключается в идее избрания человека Аллахом как 

первого, самого святого и предводителя всех созданий. С самого начала 

произведения автор подчёркивает, что человек создан Аллахом, чтобы видеть 

его слабость и нужду, и что Он создал всё сущее, чтобы соединить всё воедино 

и сделать нуждающимся. 

В исследовании обосновывается описание Ходжа Юсуфом Хамадани 

вселенной в терминах пищи, тепла и холода, света и огня, воды и почвы, 

воздуха и ветра, семьи и брака, пребывания с людьми, общения с людьми, сна 

и бодрствования, еды, питья, слуха, обоняния, речи, работы, движения и 

остановки, размышления и медитации о внутренних делах, желания и воли, 

благословений, дарованных человеку, качеств и действий, присущих только 

ему, и явлений природы. Подчеркивается, что одно из них всегда требует 

другого, и посредством этого создается гармония между вселенной и 

человеком. Утверждается, что существует три этапа жизни: исламская жизнь, 

жизнь веры и жизнь благочестия (дарения), последний из которых считается 

высшим уровнем жизни. 

Юсуф Хамадани подчёркивал, что человек - величайшее творение среди 

всех существ. Однако в прекрасном календаре человек, созданный в 

прекрасном календаре, имеет счастье достичь совершенства и подняться до 

уровня божественности, но также и опасность деградации и низведения до 

уровня животного. В произведении «Рутба уль-Хаят» раскрываются качества, 

признаки и характеристики «человечности» и «животности». “На вопрос: «Кто 

живой и что такое жизнь?», он ответил: «Знай, что в глазах своих родных и 

друзей живой – это человек, находящийся в мире. А жизнь – это мир и 

покой»16.  Некоторые люди пребывают в мире и удовлетворены миром, то есть 

материальными вещами, в то время как другие пребывают в мире с 

божественными, духовными вещами. 

По мнению диссертанта, трактат Ходжи Юсуфа Хамадани «Рисола дар 

одоби тарикат» является одним из шедевров нравственности. Человек, 

стремящийся к совершенству, должен определить и выстроить свой путь, 

руководствуясь следующими четырьмя принципами: первый принцип – 

дисциплина нафса, второй принцип – чистота слова и одеяния, третий принцип 

– борьба, а четвертый принцип – поминание. В большинстве случаев нафс 

трактуется как желания, слова и поступки человека, противоречащие морали 

и шариату. Существование нафса – необходимость, и её желания естественны. 

Однако необходимо контролировать, воспитывать и очищать её от дурных 

 
16 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Ҳаёт мезони (Рутбат ул-ҳаёт). -Тошкент: “Янги аср авлоди”, 2003. – Б.10-11.  



38 

пороков. Ведь если её естественные желания будут удовлетворены, она 

перейдёт границы дозволенного и станет неуправляемой17. Вторым 

основанием и условием совершенства человека является дозволенность пищи 

и питья. Ведь запретная пища не озаряет сердце, и невозможно наслаждаться 

поклонением, облачившись в запретную одежду. Каждый человек должен 

соблюдать порядок в трёх вещах: еде, питье и жилище. Когда все три вещи 

чисты и дозволены, все дела человека будут процветать. Обязательно 

остерегаться запретного и греховного и воздерживаться от него. Необходимо 

держаться подальше от тех, кто ест запретное и нечестивцев. Следует избегать 

общения с теми, кто не вступил на прямой путь, кто не на вашем пути. Ничто 

не сбивает человека с пути так, как общение с нечестивцами и грешниками. 

Этот смысл очевиден, наблюдаем и ясен. В «Муджахаде» он упомянут как 

третья основа совершенства человека. В науке тасаввуф муджахада – это 

борьба за достижение счастья в загробной жизни. Четвёртая основа – зикр. По 

мнению Хамадани, тем, кто достиг статуса зикра, даруется статус попечителя, 

а те, кто далёк от зикра, лишены такой чести. Истинный зикр – в сердце, и тот, 

чьё сердце способно к зикру, не должен тратить своё время ни на что, кроме 

зикра, за исключением обязательных и суннатных молитв18.  

Согласно диссертанту, наследие Юсуфа Хамадани – бесценное духовное 

наследие, способствующее воспитанию молодого поколения в духе уважения 

к матери-природе, всестороннему пониманию и предотвращению сути 

растущих с каждым днем экологических опасностей, а также построению 

справедливого государства и добродетельного общества. Юсуф Хамадани 

подчеркивает, что контроль и воспитание человеческих желаний достигается 

через аскетизм. Каким бы сложным и трудным это ни было, это абсолютно 

необходимо для здоровья веры. Человек и природа – это доверие друг к другу, 

они всегда неразрывно связаны. Но ответственность в этом отношении 

ложится на человека, который, как мыслитель, должен постоянно следить за 

гармонией природы и себя самого и не допускать её нарушения. Человек – это 

уменьшенная копия вселенной, всё во вселенной отражается в человеческом 

теле. Суть учения Юсуфа Хамадани о человеке заключается в том, что, в 

отличие от материалистов и спиритуалистов, его гармония ведёт к 

совершенству, а не склоняет в ту или иную сторону. 

Третья глава диссертации называется «Значение философско-

нравственного наследия Юсуфа Хамадани в воспитании личности 

просвещенного общества Нового Узбекистана». В ней рассматривается 

роль философско-тасаввуф идей Юсуфа Хамадани в стабилизации социально-

духовной среды и возможности использования его философских взглядов на 

совершенного человека в воспитании высокодуховной молодежи. 

Ирфон-философские идеи четырёх рашх (правил), отражающие суть 

учения Юсуфа Хамадани, имеют несравненное значение для 

совершенствования личностей, которые будут строить «просвещённое 

 
17 Наврўзова Н. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. - Тошкент: “Фан”, 2005. – 

Б.153. 
18 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Ҳаёт мезони (Рутбат ул-ҳаёт). -Тошкент: “Янги аср авлоди”, 2003. – Б.10-13.  



39 

общество», к которому мы стремимся. Четыре рашхи, введённые Юсуфом 

Хамадани в учение тасаввуф, привлекли внимание многих тасаввуф деятелей, 

которые анализировали эти рашхи и комментировали их в своих трудах. Юсуф 

Хамадани учил своего ученика Абдулхалика Гиждувани: «Хуш дар дам» 

(контролируй каждое дыхание, будь бдителен, чтобы не впасть в грех и 

беспечность), «Назар бар кадам» (будь бдителен, чтобы не впасть в грех и 

беспечность), «Сафар дар ватан» (путешествие по родине) и «Хильват дар 

анджуман» (будь с людьми на людях и с Истиной наедине)19. Г.Наврузова, 

ссылаясь на «Рисолаи сахибия» Абдулхалика Гиждувани, подчёркивает, что 

Юсуф Хамадани обратился к своему ученику: «Эй, О Абдулхалик, тебе 

поручено познать тревогу». Абдулхалик Гиждувани, преданный своим 

учителям, изучал вопросы памяти и открыл четыре новых принципа: 

«Йодкард» – припоминание, «Бозгашт» – возвращение, очищение памяти, 

«Нигохдошт» – взгляд, то есть сохранение памяти, ума, и «Йоддошт» – 

сохранение памяти в чистоте на протяжении длительного времени, и положил 

их в основу учения Ходжагон20.  

Диссертатн делает вывод о том, что Юсуф Хамадани ввел в учение 

первые четыре из одиннадцати принципов учения Ходжагон-Накшбандия и 

послужил источником вдохновения для следующих четырех. Одним из 

первых и самых основополагающих животворящих учений, привнесённых 

Юсуфом Хамадани в учение тасаввуф Моварауннахра, было «Хуш дар дам», 

и этот принцип стал основой для развития учений сначала Ходжагон, а затем 

Накшбандия, следующих по пути осознанности, бдительности, 

проникновения, осознанности и сознания, и став признанным во всём мире 

учением. «Хуш дар дам» объединяет понятия «тишина» и «дам». «Тишина» 

означает бдительность, осознанность, осведомлённость, суть всего и работу, 

понимание сути, разум, а «дам» - период, время, эпоху, мгновение, дыхание. 

«Хуш дар дам» - одна из практик, способных сочетать внешнее и внутреннее 

содержание. 

Принцип «Назар бар кадам», ставший одним из основных принципов 

учений Ходжагон и Накшбандия, выражает то, что взгляд человека, 

стремящегося к совершенству, всегда должен быть направлен к своей цели.  

Значение слова «назар» в этом стихе - сила глаза, взгляда, видения, интеллекта, 

ока сердца, взора сердца. Значение слова «кадам» - делать шаг, идти куда-то, 

что-то делать. Рашха «Назар бар кадам» требует, чтобы каждый человек 

научился контролировать себя, понимать и анализировать цель каждого шага 

и работу, которую он готовится совершить, и если этот шаг на пути добра, 

продолжать его, а если нет, то отвернуться от него, то есть взгляд человека 

должен быть всегда направлен на свою ступень. Самое прекрасное в этой 

рашхе то, что, удерживая взгляд на ступени, она защищает человека от 

высокомерия и формирует добродетель смирения. 

 
19 Ғиждувоний Хожа Абдухолиқ. Мақомоти Юсуф Ҳамадоний. Васиятнома (рисолалар). / Таржимонлар: С. 

Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.29-30.   
20 Наврўзова Н. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. - Тошкент: “Фан”, 2005. – 

Б.153. 



40 

Третий рашха Юсуфа Хамадани, помогающий человеку осознать свою 

идентичность, осознать свою принадлежность к человеческому роду, быть 

благородным и великолепным, славным и славным существом, и гордиться 

этим, – это «Сафар дар Ватан» – «Путешествие на Родину». В этом рашхе 

понятие «Сафар» отличается своим внешним и внутренним смыслом. 

Внешнее значение путешествия подразумевает путешествие человека по 

Родине с различными целями – получением знаний, обучением ремеслу, 

путешествиями, переездами и использованием своего тела для путешествий. 

В этом пути человек много видит, общается с разными людьми, живёт в 

разных условиях и ситуациях, и его мировоззрение расширяется. В процессе 

путешествия, во время его трудностей и лишений, душа человека пребывает в 

медитации. Суть рашхи «Сафар дар Ватан» заключается в путешествии, 

которое человек совершает к своей идентичности. Во время путешествия он 

переживает позитивные изменения, поднимаясь от человеческих качеств к 

божественным, от плохих привычек к хорошим. С другой стороны, во время 

путешествия человек исследует свое тело, очищается от всех нечистот, потому 

что трудности пути становятся важным инструментом исправления нафса. 

Теоретической основой идеи девиза Накшбандия «Дил ба Ёру даст ба 

кор» является рашха Юсуфа Хамадани «Хильват дар анджуман». Эта рашха 

носит светский характер и служит раскрытию его взглядов на смысл жизни. 

Содержание этого принципа заключается в том, что для приближения к Богу 

не обязательно отдаляться от общества, то есть это учение отрицает 

изолированное и одинокое уединение. Отсутствие в «Хильват дар анджуман» 

разницы между повседневной жизнью и внешним поведением, доброта, 

высокая преданность, любовь к труду, мастерству, земледелию, 

зарабатыванию на жизнь только собственным трудом, критика 

свободомыслящих, гордых, семейных и подобных дервишей, подняли 

престиж и авторитет этого пути в народе. 

По мнению исследователя, проблема совершенного человека является 

центральным пунктом учения Ходжа Юсуфа Хамадани. Каковы бы ни были 

его взгляды, в конечном счёте они возвращают нас к идее совершенства 

человека. Раскрывая суть понятий «тело», «сердце», «душа», «тайна», учёный 

оценивает их место на пути к совершенству человека. Юсуф Хамадани 

разделяет уровень совершенства человека на статусы «ислам», «иман» и 

«ихсан», и пишет, что «ихсан» – высший статус. В статусе ислама тело 

совершенно, в статусе имана – сердце, в статусе ихсана – совершенны тайна и 

душа, преданные Истине21. Отвечая на 14 сложных вопросов об исламе и 

тасаввуф, мыслитель подробно анализирует проблемы, связанные с 

понятиями, важными для развития личности, - человеческое тело, сердце, 

душа, ислам, вера, милосердие, память, мысль, действие, этот мир и загробная 

жизнь. 

 
21 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Борлиқнинг инсонга бўйсундирилгани ҳақида рисола .Рутбат ул ҳаёт [Ҳаёт 

мезони]. / Таржимонлар: С. Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.138. 



41 

Хамадани считает, что истинно верующий – это человек, чей язык и рука 

никому не причиняют вреда. Тем самым он выдвигает идею о том, что человек 

добрый, преданный служению народу, не ставящий интересы общества выше 

своих собственных и свободный от таких пороков, как гнев, зависть и 

жадность, обретёт счастье в обоих мирах22. 

Согласно диссертанту, жизнеутверждающее учение Юсуфа Хамадани 

помогает человеку стать бдительным, сознательным, осознающим, способным 

контролировать свой взгляд и шаги как физически, так и духовно, украшать 

свой внутренний мир прекрасными моральными принципами, быть верным и 

трудолюбивым. Сегодня взгляды Юсуфа Хамадани на идеальную личность 

важны для воспитания молодого поколения с высокой духовностью, 

способного с пониманием воспринимать чужие идеи и обладающего сильным 

идеологическим иммунитетом. 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Духовное наследие Юсуфа Хамадани проявляется как важный фактор 

формирования национальной идентичности, обеспечения социальной 

стабильности и духовного пробуждения. Ведь принципы бдительности, 

осознанности, честности, мира, трудолюбия и чистоты, направленные на 

божественное просветление, заложенные в его учении, воспитывают 

внутренний мир человека, упорядочивают поступки и укрепляют духовный 

иммунитет в сознании молодёжи. Таким образом, в результате исследования, 

направленного на раскрытие историко-философской сущности учения Юсуфа 

Хамадани и определение его места в развитии тасаввуф тарикатах 

Маверауннахра, были сделаны следующие выводы: 

1. XI-XII века в Хорасане и Маверауннахре, находившихся под властью 

Арабского халифата, наблюдались не только социально-экономические, но и 

политические, а также образовательные потрясения. На этой обширной 

территории творили многие мыслители разных направлений, оставившие 

богатое духовное наследие. Ценности чистоты, бдительности, осознанности, 

честности, умеренности, поминовения, аскетизма и духовного совершенства в 

учении одного из представителей тасаввуф, Юсуфа Хамадани, имевшего 

множество последователей, сформировались как социально-нравственные 

нормы общественного развития и определили механизм стремления ученика к 

духовному совершенству на практическом этапе. 

2. На формирование мировоззрения Юсуфа Хамадани оказали влияние 

острая борьба между различными тарикатами и идеологическими группами в 

конце XI – начале XII веков, непонимание тасаввуф простым народом, 

разногласия между светскими и религиозными просветителями. Ирфон-

философские взгляды Юсуфа Хамадани соответствуют периоду, когда 

тасаввуф, пройдя через крайне тяжёлые условия, вновь обрёл авторитет и 

доверие народа, стал опорой правителей и стал восприниматься мыслителями 

 
22 Хожа Юсуф Ҳамадоний. Борлиқнинг инсонга бўйсундирилгани ҳақида рисола .Рутбат ул ҳаёт [Ҳаёт 

мезони]. / Таржимонлар: С. Сайфуллоҳ, Н. Ҳасан. - Тошкент: “Ўзбекистон”, 2019. – Б.138. 



42 

не как враг, а как источник понимания. Такие тасаввуф ценности, как духовное 

очищение, бдительность, осознанность, честность, аскетизм, поминовение, 

беседа и наставление, проявились в этом историческом контексте как 

практические действия, направленные на обеспечение моральных норм и 

духовных потребностей общества. 

3. Ходжа Юсуф Хамадани был учителем Барки, Андоки, Яссави и 

Гиждувани и считается теоретическим основателем тарикатовв Яссавия и 

Ходжагон, основанных его учениками. Хотя наследие Хамадани имело свои 

собственные интерпретации в разные периоды и в разных научных традициях, 

его основной идейный стержень не изменился, что является источником 

преемственности в философии тасаввуф. Глубокое и ирфон-философское 

духовное наследие Юсуфа Хамадани уделяет особое внимание освещению 

вопросов онтологии, эпистемологии, антропологии, логики и этики 

философии. Они освещают такие философские понятия, как бытие и его 

формы, количество и критерий, знание и его стадии, человек, совершенный 

человек, общество, тело, дух, нафс, разум, сердце, и обосновывают 

диалектическую связь между ними. 

4. Учение Юсуфа Хамадани о гармонии человека и вселенной, принципах 

совершенства, послужило центральной основой в формировании школы 

Ходжагон-Накшбандия. Четыре принципа, разработанные Юсуфом 

Хамадани, которые впоследствии послужили важной теоретической базой для 

формирования и совершенствования школ Ходжагон и Яссавия, представляют 

собой свод правил, определяющих наиболее верное направление 

совершенствования человека. Принципы «Хуш дар дам», «Назар бар кадам», 

«Сафар дар Ватан» и «Хильват дар анджуман» впоследствии были включены 

в основу учения Ходжагон Абдухаликом Гиждувани и стали основными 

принципами и правилами школы Накшбандия, основанной Бахауддином 

Накшбанди. 

5. Состояния мира, спокойствия, уверенности и духовного покоя, 

изложенные в «Рутбат уль-Хайят», были преобразованы в тасаввуф тарикаты 

как методологическая основа для духовного очищения мюрида и контроля над 

эго. Эти принципы служат для обеспечения духовного равновесия, ведут 

мюрида к совершенству и, в конечном итоге, укрепляют мир, честность, 

стабильность и духовную гармонию в обществе. Среди персидско-суфийских 

источников «Рутбат уль-Хайят» Юсуфа Хамадани является уникальным 

произведением и считается первым источником, проложившим путь для 

произведений тасаввуф характера и содержания. 

6. Мыслитель мастерски показал место человека в бытии в своём труде 

«Рисола фи аннал кавна мусахаран лил инсон» («Трактат о подчинении 

Вселенной человеку»). В этом труде утверждается, что отношение человека к 

природе напрямую определяет его жизненный путь, то есть сохранение, забота 

и содействие развитию природы повышают уровень его благосостояния. В 

труде подчёркивается необходимость использовать блага природы в должном 

месте, не допуская расточительства, и выдвигается мысль о том, что 

несоблюдение нормы может нарушить баланс качества и количества. 



43 

Экологические опасности, являющиеся одной из глобальных проблем, 

стоящих сегодня перед человечеством, свидетельствуют о ценностной 

уникальности этого труда. 

7. Юсуф Хамадани подчёркивает, что человек – величайшее из всех 

созданий. Он раскрывает суть трёх ступеней человеческого совершенства – 

ислама, веры и милосердия. «Адоби Тарикат» Юсуфа Хамадани – один из 

наиболее полных трактатов по тасаввуф этике. Воспитывая подрастающее 

поколение в духе честности, ценности тасаввуф этики, представленные в этом 

произведении, такие как самодисциплина, честность в еде, одежде и жилище, 

борьба, памятование, бдительность, осознанность, молчание и честность, 

побуждают человека к внутреннему очищению, способствуют духовному 

пробуждению в обществе и укрепляют социальную ответственность. 

8. Учение Юсуфа Хамадани, основанное на бдительности, осознанности, 

честности, мире, аскетизме, поминовении и молчании, носит характер 

формирования системы духовной зрелости и является основополагающим 

фактором обеспечения стабильности и духовной гармонии общества. Его 

учение может служить теоретической основой для закладывания фундамента 

Третьего Ренессанса в Новом Узбекистане и создания просвещённого 

общества. 

9. Ирфон-философские идеи Юсуфа Хамадани являются уникальным 

идейным источником стабилизации социально-духовной обстановки и 

фактором укрепления нравственных устоев общества. Они способствуют 

духовному пробуждению общества и, как следствие, формированию 

социально-духовной среды, обеспечивающей спокойствие, гармонию и 

коллективный мир. 

10. Концепция совершенного человека, предложенная Юсуфом 

Хамадани, – принципы чистоты сердца, сдержанности нафса, аскетизма, 

памяти, честного образа жизни, бдительности, ответственности, 

благодарности и устойчивости силы воли – имеет большое значение в 

воспитании современного молодого поколения. Основу взглядов Юсуфа 

Хамадани составляет идея очищения духовного мира человека и его 

совершенствования. В своих воззрениях на тасаввуф, в частности, он сумел 

раскрыть место науки тасаввуф в повышении его духовности. Идея 

совершенного человека оберегает молодежь от пагубных пороков и 

экстремистских течений, позволяет воспитывать и воспитывать 

высокодуховное, сознательное, честное и ответственное поколение. 

На основании вышеизложенных выводов были разработаны следующие 

рекомендации: 

– взять под государственную охрану и благоустроить заброшенную 

гробницу Юсуфа Хамадани в Бухаре; 

– включить гробницу Юсуфа Хамадани в Бухаре в список туристических 

объектов для паломников, посещающих святые места в рамках 

паломнического туризма; 



44 

– перевести основные источники о жизни и творчестве Юсуфа Хамадани 

с английского, русского, турецкого, арабского и персидского языков на 

узбекский язык и довести их до сведения научной общественности; 

– наладить эффективное использование богатого духовного наследия 

Юсуфа Хамадани в качестве учебно-методического материала для проведения 

просветительских часов и будущих уроков; 

- систематизация страниц в интернете о жизни и деятельности Юсуфа 

Хамадани, обогащение контента о тасаввуф в социальных сетях 

дидактическими материалами, связанными с Юсуфом Хамадани; 

- придание особого значения личности Юсуфа Хамадани при подготовке 

медиаматериалов об Абдулхалике Гиждувани и Бахауддине Накшбанде, Семи 

пиров; 

– найти первоисточники о местоположении могилы Юсуфа Хамадани, 

прояснить этот вопрос и благоустроить это место; 

– организовать духовно-просветительские тренинги, основанные на 

принципах бдительности и осознанности в учении Хамадани, для защиты 

молодёжи от вредоносной информации, экстремистских и религиозных 

манипуляций; 

- необходимо включать экспозиции, раскрывающие основные принципы 

учения Хамадани, в объекты культурного и духовного наследия – музеи, 

святилища, ханаки. 

  



45 

SCIENTIFIC COUNCIL DSc.03/02.2020.F.72.08 ON AWARDING 

SCIENTIFIC DEGREES AT THE BUKHARA STATE UNIVERSITY 

BUKHARA STATE UNIVERSITY 

BARNOEV SANJAR KURBONOVICH 

YUSUF HAMADANI'S ROLE IN DEVELOPMENT OF TASAWWUF 

TEACHINGS IN MAWERAUNNAHR  

09.00.03 – History of Philosophy 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DISSERTATION ABSTRACT OF THE PHILOSOPHY DOCTOR (PhD) ON 

PHILOSOPHICAL SCIENCES 

Bukhara – 2025 



46 

The theme of doctoral (PhD) dissertation was registered at the Supreme Attestation 

Commission at the Ministry of Higher education, science and innovations of the Republic of 

Uzbekistan under number В2023.4.PhD/Fal1112. 

The dissertation has been prepared at Bukhara state university. 

The abstract of the dissertation is posted in three (Uzbek, Russian, English (resume)) languages on 

the website (www.buxdu.uz) and on the website of “ZiyoNet” information and educational  portal 

(www.ziyonet.uz). 

Scientific supervisor:    Navruzova Gulchixra Negmatovna 

Doctor of science in Philosophy, professor 

Official opponents:    Boltayev Abduraxim Amonovich 

Doctor of science in Philosophy, ass. professor 

       Raxmatova Kholidakhon Kholiqovna 

Doctor of science in Philosophy, ass. professor 

Leading organization:    Bahouddin Naqshband Research Center 

The defence of the dissertation will be held on  “_26_” _December_ in 2025 at _16:00_ P.M. in the 

meeteing of the scientific council DSc.03/27.02.2020.F.72.08 at the Bukhara State University (Adress:11th 

M.Iqbol Street, Bukhara city. 200114, Telephone number (65) 221-29-14; fax: (65) 221-57-27, ye-mail: 

buxdu_rektor@buxdu.uz)  

The doctoral dissertation is available at the Information Resource Center of Bukhara State University 

(registered under №__787__). (Adress:11 M.Iqbol Street, Bukhara city, 200114. Telephone number (65) 

221-25-87.) 

Abstract of the dissertation is distributed on  “_10_”_December_2025. 

Protocol at the register №49_ of “_9_”   December_2025.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Namozov B.B. 

Chairman of the Doctoral degree  

awarding Scientific Council,  

Doctor of science in Philosophy, professor 

Sharipov A.Z. 

Scientific Secretary of the Doctoral degree 

awarding Scientific Council,  

Doctor of science in Philosophy, professor 

Safarova N.O. 

Chairman of the Scientific Seminar at the  

Doctoral degree awarding Scientific Council, 

Doctor of Science in Philosophy, professor 

http://www.ziyonet.uz/


47 

INTRODUCTION (Abstract of the PhD dissertation) 

The aim of the research work is to determine the place of Yusuf Hamadani 

in the development of tasawwuf science of Mawaraunnahr.  

The object of the research is the tasawwuf legacy of Khoja Yusuf Hamadani 

and the formation of the Movaraunnahr tariqas. 

The subject of this study is the study of the tasawwuf characteristics of Yusuf 

Hamadani's views and the influence of his spiritual and moral principles on the 

formation and development of the Movaraunnahr tariqas.  

The scientific novelty is as follows: 

it was determined on the basis of the work of Khoja Abdulkhalik Gijduvani 

"Maqamati Yusuf Hamadani" that Yusuf Hamadani introduced into the Khojagon-

Naqshbandi tariqa such rules as "Khush dar dam" (to be alert, conscious, vigilant, 

control every breath), "Nazar bar qadam" (to be aware of vigilance, sin and 

carelessness), "Safar dar watan" (to be on a journey through the homeland, to be 

among people, to go to the heart) and "Khilwat dar anjuman" (to be with people 

externally, but with the Truth inside), and that he influenced the structural formation 

of the tasawwuf of the Movaraunnahr tariqas through such principles as "bliss", 

"silence", "education of the soul" and "spiritual purification"; 

it is substantiated that the idea of Yusuf Hamadani that man is chosen by God 

as the first, holiest and most important of all creations is based on the understanding 

of responsibility through contemplation, the connection between the universe and 

man, the observance of norms in food, drink, clothing and housing, which are the 

benefits of existence, the use of heat and cold, light and fire, water and soil, air and 

wind as needed, the development of the principles of honesty and purity in family 

and marriage, being with people, sleep and wakefulness, movement and rest, 

reflection in contemplation and internal affairs, the development of the principles of 

reliance on reason and patience in desire and will;  

it is proven on the basis of the work of Yusuf Hamadani "Rutbat ul-Hayat" that 

the role of such concepts as body, soul, spirit and mystery in ensuring that a person 

remains at the animal level or rises to the level of humanity depends on their 

relationship to the body and spirit, and that liveliness-peace (peace, that is, peace, 

tranquility and silence with material things) is a phenomenon associated with 

society, and liveliness-peace (possession of divine, spiritual power) is a phenomenon 

associated with the person himself, his heart and soul; 

it is substantiated that the principles of self-discipline, honest food, clean 

clothing and housing, purification of body and soul through struggle and 

remembrance in the work "Odobi Tariqat" are a stage of human perfection, and the 

principles of a pure heart, preparation for divine revelation and striving for the level 

of charity in the etiquette of the Tariqat are based on the "vaccine of honesty" in 

modern educational processes, as a factor in the formation of spiritual stability and 

ideological protection from extremist ideas.   

Implementation of the research results. Based on the scientific results 

obtained in the process of analyzing Yusuf Hamadani's place in the development of 

the tasawwuf tariqahs of Maveraunnahr: 



48 

the conclusions on scientific novelty and the work of Khoja Abdulkhalik 

Gijduvani "Maqamati Yusuf Hamadani" are that Yusuf Hamadani introduced into 

the Khojagon-Naqshbandi tariqah such rules as "Khush dar dam" (to be alert, 

conscious, vigilant, to control every breath), "Nazar bar qadam" (to be aware of 

vigilance, sin and carelessness), "Safar dar watan" (to be on a journey through the 

homeland, to be among people, to go to the heart) and "Khilwat dar anjuman" (to be 

with people externally, but with the Truth internally), and that he influenced the 

structural formation of the tasawwuf tariqahs of Maveraunnahr through such 

principles as "bliss", "silence", "education of the soul" and "spiritual cleansing" were 

used in published works within the framework of fundamental scientific research 

No. OT-F1-106 "The study of the natural scientific and socio-philosophical heritage 

of medieval thinkers of the East and thinkers of the West", carried out at the National 

University of Uzbekistan. (Reference No. 04 / 11-5967 dated May 12, 2025, 

National University of Uzbekistan named after Mirzo Ulugbek). As a result, this 

served as an analysis of the life path and spiritual heritage of Khoja Yusuf Hamadani, 

identifying the role, main criteria and principles of the values vigilance, mindfulness, 

peace and hard work in the life of human society;     

conclusions on scientific novelty, proposals and recommendations on the idea 

of Yusuf Hamadani that man is chosen by God as the first, holiest and most 

important of all creations, based on the understanding of responsibility through 

contemplation, the connection between the universe and man, compliance with the 

norms of food, drink, clothing and shelter, which are the benefits of being, the use 

of heat and cold, light and fire, water and soil, air and wind as needed, the 

development of the principles of honesty and purity in family and marriage, being 

with people, sleep and wakefulness, movement and rest, reflection in contemplation 

and internal affairs, the development of the principles of reliance on reason and 

patience in desire and will, were used in the activities of the Agency for Youth 

Affairs, including the organization of various events and seminars on the topic of 

Chapter VII "Programs of additional measures to improve the effectiveness of 

spiritual and educational work and bring the development of the industry to a new 

level" part "Scientific research work aimed at improving the effectiveness of 

spiritual and educational and propaganda work." (Certificate No. 2-13-21-2461 

dated May 12, 2025, Agency for Youth Affairs of the Republic of Uzbekistan). As 

a result, this served to further expand the possibility of implementing such tasks as 

increasing the spiritual potential of young people, further strengthening the place of 

national and universal values in the education of young people and simultaneously 

increasing the scientific and innovative potential of young people; 

the findings on scientific novelty and the conclusion based on the work of 

Yusuf Hamadani "Rutbat ul-Hayat" that the role of such concepts as body, soul, 

spirit and mystery in ensuring that a person remains at the animal level or rises to 

the level of humanity depends on their relationship to the body and spirit, and that 

liveliness-peace (peace, that is, peace, tranquility and silence with material things) 

is a phenomenon associated with society, and liveliness-peace (possession of divine, 

spiritual power) is a phenomenon associated with the person himself, his heart and 

soul, were used in accordance with the work plan of the Ministry of Higher 



49 

Education, Science and Innovation of the Republic of Uzbekistan for 2024, in 

educational activities for the use of funds to improve spiritual and educational work 

in higher educational institutions, educational programs for the prevention of 

radicalization, the study of oriental manuscripts, ensuring social stability and the 

prevention of extremism. (Certificate No. 4/17-4/4-12525 dated May 12, 2025, 

Ministry of Higher Education, Science and Innovation of the Republic of 

Uzbekistan). As a result, this contributed to the activities of the Ministry of Higher 

Education, Science and Innovation, the Centers for Spirituality and Enlightenment, 

the Youth Union of the Republic of Uzbekistan, the Imam Bukhari International 

Research Center and the Bahouddin Naqshband Research Center in improving the 

effectiveness of propaganda and agitation work in educational and upbringing 

activities, which served the spiritually mature education of the younger generation, 

the formation of patriotism in them, an increase in their life experience, and 

education in the spirit of devotion to universal and national values; 

the conclusions on scientific novelty and the proposal that the principles of self-

discipline, honest food, clean clothes and housing, purification of body and soul 

through struggle and remembrance in the work "Odobi Tariqat" are a stage of human 

perfection, and the principles of a pure heart, preparation for divine revelation and 

striving for the level of charity in the etiquette of the tariqat are based on the "vaccine 

of honesty" in modern educational processes, as a factor in the formation of spiritual 

stability and ideological protection from extremist ideas, were used in the 

preparation of the scripts for the television programs "Assalom, Bukhara", "Special 

Report", "Literary - the Future of the Nation", aired on Bukhara television in January 

and February 2025, as well as the radio programs "Moziydan sado", "Nazhot 

bilimda", aired on Bukhara radio. (Reference No. 01-09-97 dated May 8, 2025, from 

the state institution "Bukhara Regional Television and Radio Channel"). As a result, 

this contributed to an increase in viewers' (listeners') knowledge of the essence of 

Yusuf Hamadani's tasawwuf teachings and its place in the tasawwuf of 

Mawaraunnahr as a whole, strengthening the scientific and popular science impact 

of television programs, providing a scientific evidence base for materials prepared 

for television programs, and enhancing the popular science nature of the programs. 

The volume and scope of the dissertation. The dissertation consists of an 

introduction, three chapters, a conclusion, and a bibliography. The total length of the 

dissertation is 139 pages. 

  



50 

EʼLON QILINGAN ISHLAR ROʻYXATI 

СПИСОК ОПУБЛИКОВАННЫХ РАБОТ 

LIST OF PUBLICATIONS 

I boʻlim (I часть, I part;) 

1. Barnoev S.K. The Role of Khoja Yusuf Hamadani's Spiritual Heritage In 

The Development of The History of Bukhara Sufism. // Pubmedia Social Sciences 

and Humanities. - Volume: 2, Number 4, 2025. – PP.1-6 (09.00.00; №12: №35; 

Index Copernicus; Indexed in CrossRef). 

2. Barnoev S.K. Khoja Yusuf Hamadani in the memory of his contemporaries 

and followers. // Web of Humanities: Journal of social science and humanitarian 

research. Volume 3, Issue 3, March – 2025. Page: 69-73 (09.00.00; №12: №14; 16; 

Index Copernicus; Researchbib; Citefactor). 

3. Barnoyev S.K. XI-XII asrlarda Movarounnahr va Xurosondagi ijtimoiy-

siyosiy hayot va uning Yusuf Hamadoniy tasavvufiy dunyoqarashi shakllanishidagi 

roli. // Namangan davlat universiteti ilmiy axborotnomasi. – Namangan, 2025. – №2. 

– B.308-312 (09.00.00; №24)  

4. Barnoyev S.K. Yusuf Hamadoniyning inson va koinot uygʻunligiga oid 

taʼlimotida meʼyor masalalari. // «Scienceproblems.uz» – Ijtimoiy-gumanitar 

fanlarning dolzarb muammolari elektron jurnali. –Samarqand, 2025. – №3(5). – 

B.273-278 (09.00.00; №29) 

5. Barnoyev S.K. “Rutbat ul-hayot”da Yusuf Hamadoniyning tasavvufiy-

falsafiy qarashlari. // O‘zbekiston Milliy universiteti xabarlari. – Toshkent, 2025. – 

№1/4. – B.64-67 (09.00.00; №14).  

6. Барноев С.К. Манбаларда Юсуф Ҳамадоний ҳаёти ва маънавий мероси. 

// Tamaddun nuri. – Nukus, 2025. – №4(67). – B.248-252 (09.00.00; №26)  

7. Barnoev S.K. Methodological issues of studying the generalogy of Yusuf 

Hamadani in sufi sources. // “The latest technologies of science implemented in use”. 

Abstracts of XVII International Scientific and Practical Conference. April 28-30, 

2025. - Munich, Germany. 2025. –PP.186-191. 

8. Barnoev S.K. Socio-political, spiritual and educational foundations of the 

formation of Yusuf Khamadani's sufi worldview in space and time. // Cборник 

статей III Международной научно-практической конференции “Научная 

дискуссия: актуальные вопросы теории и практики”. 23 апреля 2025 г. – Пенза, 

Россия. 2025. - С50-53. 

9. Барноев С.К. Хожа Юсуф Ҳамадонийнинг ҳаёт йўли ва маънавий 

мероси. // “Марказий Осиёда ислом маданияти ва санъати: ўтмиш ва ҳозирги 

замон” мавзусида ўтказилган халқаро онлайн конференция материаллари. 28-

29 май 2020 йил. – Бухоро, 2020. – Б.365-373.   

10. Барноев С.К. “Мақомот...”да Юсуф Ҳамадоний зикри. // “Ta’limning 

zamonaviy transformatsiyasi” mavzusida o‘tkazilgan Respublika miqyosidagi 

onlayn ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. - Vol. 18 No. 1 (2025). – Buxoro, 

2025. –B.125-129. 

 



51 

II boʻlim (II часть, II part;) 

11. Barnoev S.K. Yusuf Hamadanis philosophical views on the harmony of 

humanity and nature. // Western European Journal of Historical events end social 

science. - Volume: 3, Issue 5. – May, 2025. – PP.50-52 

12. Barnoev S.K. Ethical issues of sufizm in “Adab al-tarikat”. // American 

Journal of religious, culture and archeological studies. - Volume: 2, Number 5. – 

May, 2025. – PP.28-30  

13. Barnoev S.K. The unique Features of the Devolepment of Sufizm in 

Mavaraunnar and Khurasan. Intersections of faith and culture. // American Journal 

of religious and cultural studies (AJRCS). - Volume: 3, Number 5. – May, 2025. – 

PP.21-22 

14. Barnoyev S.K. Yusuf Hamadoniyning “Rutbat ul-hayot” asarida komil 

inson muammosi. // Sharq ijtimoiy fanlar. – Toshkent, 2025. – №3. – B.99-104 

(09.00.00; №40)  

15. Барноев С.К. Юсуф Ҳамадонийнинг тўрт ҳаётбахш калималари. // 

Sharq tarixi, siyosati va huquqi. – Toshkent, 2025. – №4. – B.226-232 (09.00.00; 

№39)  

16. Барноев С.К. Хожа Юсуф Ҳамадонийнинг Бухоро ирфоний мактаби 

ривожидаги ўрни. // “Бухоронинг ислом цивилизациясидаги ўрни ва унга 

қўшган ҳиссаси” мавзусида ўтказилган халқаро илмий-амалий анжуман 

(видеоконференция) материаллари тўплами. 28-29 май 2020 йил. – Бухоро, 

2020. – Б.390-394.  

17. Барноев С.К. “Аҳмад Яссавий - Хожа Юсуф Ҳамадонийнинг 

забардаст шогирди. // “Ilm fan taraqqiyotida raqamli iqtisodiyot va zamonaviy 

ta'limning o'rni hamda rivojlanish omillari” mavzusida o‘tkazilgan Respublika 

miqyosidagi onlayn ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. - Vol. 4, No. 1 (2025). 

–B.263-267.   

 

 

  

https://scientific-jl.com/ilm/issue/view/94
https://scientific-jl.com/ilm/issue/view/94


52 

  



53 

  



54 

Автореферат “Дурдона” нашриётида таҳрирдан ўтказилди ҳамда ўзбек, рус 

ва инглиз тилларидаги матнларнинг мослиги текширилди. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Босишга рухсат этилди: 05.12.2025 йил. Бичими 60х84 1/16 , «Times       

New Roman» гарнитурада рақамли босма усулида босилди.  

Шартли босма табоғи 3,2 Адади: 100 нусха. Буюртма №875.  

  

Гувоҳнома АI №178. 08.12.2010.  

“Садриддин Салим Бухорий” МЧЖ босмахонасида чоп этилди.  

Бухоро шаҳри, М.Иқбол кўчаси, 11-уй. Тел.: 65 221-26-45  



55 

  



56 

 


