
1 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

DSc.03/27.02.2020.F.72.08 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

FARG‘ONA DAVLAT UNIVERSITETI 

SAIPOVA MOVJUDA KARIMDJONOVNA 

FAZL IBN AHMADNING “IDDAT UL UQUL” RISOLASIDAGI                     

FALSAFIY G‘OYALARNI TAHLILI 

09.00.03 – Falsafa tarixi 

 

 

 

 

 

FALSAFA FANLARI DOKTORI (DSc) DISSERTATSIYASI  

AVTOREFERATI 

   Buxoro – 2025 



2 

UO‘K: 1(479.2)(092) 

Fan doktori (DSc) dissertatsiyasi avtoreferati mundarijasi 

 

Оглавление автореферата диссертaции доктора наук (DSc) 

 

Contents of dissertation abstract of the doctor of sciences (DSc) 

 

 

 

 

Saipova Movjuda Karimdjonovna 

Fazl ibn Ahmadning “Iddat ul uqul” risolasidagi falsafiy g‘oyalarni tahlili ............. 3 

 

 

Соипова Мовжуда Каримжановна 

Анализ философских идей в трактате Фазл ибн Ахмада «Иддат уль- 

Укуль» ..................................................................................................................... 33  

 

 

Saipova Movjuda Karimdjonovna 

Analysis of philosophical ideas in the treatise of Fazl ibn Ahmad                                   

"Iddat ul- Uqul” ........................................................................................................ 65 

 

E’lon qilingan ishlar ro‘yxati 

Список опубликованных работ 

List of works published ............................................................................................ 71 

 

 



3 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

DSc.03/27.02.2020.F.72.08 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

FARG‘ONA DAVLAT UNIVERSITETI 

SAIPOVA MOVJUDA KARIMDJONOVNA 

FAZL IBN AHMADNING “IDDAT UL UQUL” RISOLASIDAGI                  

FALSAFIY G‘OYALARNI TAHLILI 

09.00.03 – Falsafa tarixi 

 

 

 

 

 

FALSAFA FANLARI DOKTORI (DSc) DISSERTATSIYASI 

AVTOREFERATI 

   Buxoro – 2025 



4 

Fan doktori (DSc) dissertatsiyasi mavzusi O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va 

innovatsiyalar vazirligi huzuridagi Oliy attestatsiya komissiyasida B2025.1.PhD/Fal285 raqam 

bilan ro‘yxatga olingan. 

Dissertatsiya Farg‘ona davlat universitetida bajarilgan. 

Dissertatsiya avtoreferati uch tilda (o‘zbek, rus, ingliz (rezyume)) Ilmiy kengashining veb-

sahifasida (www.buxdu.uz) va “ZiyoNet” Axborot-ta’lim portalida (www.ziyonet.uz) joylashtirilgan. 

Ilmiy maslahatchi: Zoyirov Erkin Xalilovich 

falsafa fanlari doktori, dotsent 

Rasmiy opponentlar: Boltayev Abduraxim Amonovich 

falsafa fanlari doktori, dotsent 

Turayev Baxtiyor Omanovich 

falsafa fanlari doktori, professor  

Raxmatova Xolidaxon Xoliqovna 

falsafa fanlari doktori, dotsent 

Yetakchi tashkilot: Navoiy davlat universiteti 

Dissertatsiya himoyasi Buxoro davlat universiteti huzuridagi ilmiy darajalar beruvchi 

DSc.03/27.02.2020.F.72.08 raqamli Ilmiy kengashning 2025-yil “_26_” _Dekabr_ soat _14:00_ dagi 

majlisida bo‘lib o‘tadi. (Manzil:  200118,  Buxoro shahri, M.Iqbol  ko‘chasi, 11-uy. Tel.: (65) 221-29-

14; faks: (65) 221-57-27; e-mail: buxdu_rektor@buxdu.uz).  

Dissertatsiya bilan Buxoro davlat universitetining Axborot-resurs markazida tanishish mumkin 

(_789_- raqam bilan ro‘yxatga olingan). Manzil: 200118, Buxoro shahri,  M.Iqbol  ko‘chasi,  11-uy.  

Tel.: (65)221-29-14; faks: (0365) 221-29-14.) 

Dissertatsiya avtoreferati 2025-yil “_10_” _Dekabr_ kuni tarqatildi. 

(2025-yil “_9_” _Dekabr_ dagi _48_ raqamli reyestr bayonnomasi.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Namozov B.B. 

Ilmiy darajalar beruvchi  

ilmiy kengash raisi,  

falsafa fanlari doktori, professor 

Sharipov A.Z. 

Ilmiy darajalar beruvchi  

ilmiy kengash kotibi,  

falsafa fanlari doktori, professor 

Safarova N.O. 

Ilmiy darajalar beruvchi  

ilmiy kengash qoshidagi ilmiy seminar  raisi,  

falsafa fanlari doktori, professor 

 



5 

KIRISH (fan doktori (DSc) dissertatsiyasi annotatsiyasi) 

Dissertatsiya mavzusining dolzarbligi va zarurati. Jahonning turli 
mintaqa va davlatlarda sodir bo‘layotgan global g‘oyalar kurashi, madaniy 
tafovutlarning keskinlashuvi, ilm-fan va texnologiyaning inson ongiga ta’siri 
ortib borayotgan davrda Sharq tafakkuri merosini o‘rganish, undagi aql, ilm, 
hikmat va komillik haqidagi qarashlarni zamonaviy ta’limotlar bilan 
uyg‘unlashtirish muhim masala sifatida qaralmoqda. Inson tafakkurining ko‘p 
asrlik shakllanishi va evolyutsiyasida o‘rta asr Sharq falsafasi namoyondalari 
inson aqlining mohiyati, ilm va ma’rifat komillik va adolat haqidagi g‘oyalarni 
yuksak darajada talqin etishgan. Shu nuqtayi nazardan Fazl ibn Ahmadning inson 
tafakkuri, bilish, axloqiy va ma’naviy yetuklik muammolari haqidagi 
qarashlarining o‘z-o‘zini anglash, nafsni tarbiyalash, kibrni yo‘qotish, yoshlarni 
barkamol, ilmga intiluvchan, jamiyat rivojiga o‘z hissasini qo‘sha oladigan, 
rostgo‘y va halol inson bo‘lib tarbiyalashdagi o‘rnini ochib dolzarb ahamiyat 
kasb etmoqda.  

Jahon ilm-fani, ilmiy markazlarida o‘rta asr musulmon Sharqida faoliyat 

ko‘rsatgan mutakallim, muhaddis, mutasavvif, mutakallimlarning ijtimoiy-

falsafiy, axloqiy-tasavvufiy merosini hozirgi davr muammolari bilan qiyoslagan 

holda fundamental tadqiqotlar olib borilmoqda. Inson aqli va ilmning jamiyatdagi 

o‘rni, ma’naviyatning ijtimoiy barqarorlikdagi roli, ezgulik va adolatning inson 

tabiatidagi asoslari Sharq falsafasining muhim xususiyatlarini ifaoda etadi. Shu 

sababli Fazl ibn Ahmadning “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” (Aqllar uchun 

vosita va aqliy haqiqatlar uchun asos) risolasidagi falsafiy konsepsiyalarni 

zamonaviy metodologik yondashuvlar orqali o‘rganish, yoshlarni kamolotga 

erishishga oid g‘oyalarining jamiyatni taraqqiy etishidagi ahamiyatini tadqiq etish 

zarurati ortib bormoqda. 

Yangi O‘zbekistonda ma’naviy merosni chuqur o‘rganish, uni yoshlar 

tarbiyasi va ilmiy tafakkur rivoji bilan uyg‘unlashtirish, tafakkur mustaqilligini 

mustahkamlash hamda ma’rifatparvarlik qadriyatlarini targ‘ib etishga alohida 

e’tibor qaratilmoqda. “Turli davrlarda yashagan alloma va mutafakkir 

ajdodlarimiz har qanday qiyinchilik va sinovlarga qaramasdan, ilm-fanni taraqqiy 

ettirish yo‘lidagi o‘z burchiga, gumanizm va ma’rifatparvarlik g‘oyalariga 

hamisha sodiq qolib, tom ma’noda ma’naviy jasorat namunasini ko‘rsatganlar. 

Afsuski, taqdir taqozosi bilan xalqimiz uzoq yillarimiz merosidan yetarlicha 

bahramand bo‘lolmadi. Biz vaqtida ota-bobolarimiz qo‘l urgan kashfiyotlarni 

davom ettirib, ularni takomiliga yetkazmadik. Yevropalik olimlar bizning 

o‘lkamizda zuvalasi qorilgan ilmlarni qizg‘in o‘rganib, olamshumul yutuqlarga 

erishgani ham ayni haqiqatdir. Bugun ana shu xatolardan kerakli xulosalar 

chiqarib, ilm-fanga rag‘batimizni oshirishimiz lozim” 1 . Shu bois Yangi 

O‘zbekiston yoshlarini barkamol avlod bo‘lib voyaga yetishishlarida Fazl ibn 

Ahmad ta’limotida ilgari surilgan nafsni tarbiyalash, ilm-ma’rifatli bo‘lish, tahdid 

va xavflardan ogoh bo‘ish kabi g‘oyalarning manbaviy asos sifatidagi 

imkoniyatlarini ochib berish muhim ahamiyat kasb etmoqda. 

 
1 Мирзиёев Ш.М. Ҳозирги замон ва Янги Ўзбекистон. –Тошкент: “O‘zbekiston”, 2024. -Б.31.  



6 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2023-yil 11-sentabrdagi PF-158-
son ““O‘zbekiston-2030” strategiyasi to‘g‘risida”, 2021-yil 4-martdagi PF-6181-
son “2021-2025 yillarda fuqarolik jamiyatini rivojlantirish konsepsiyasini 
tasdiqlash to‘g‘risida”, 2021-yil 1-iyuldagi PF-6255-son “2021-2026 yillarga 
mo‘ljallangan ekstremizm va terrorizmga qarshi kurashish bo‘yicha O‘zbekiston 
Respublikasi milliy strategiyasini tasdiqlash to‘g‘risida”, 2025-yil 21-apreldagi 
PF-68-son “Fuqarolarning vijdon erkinligi huquqi kafolatlarini yanada 
mustahkamlash hamda diniy-ma’rifiy sohadagi islohotlarni yangi bosqichga olib 
chiqish chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi farmonlari, 2021-yil 26-martdagi PQ-5040-
son “Ma’naviy-ma’rifiy ishlar tizimini tubdan takomillashtirish chora-tadbirlar 
to‘g‘risida” qarori hamda Vazirlar Mahkamasining 2020-yil 17-noyabrdagi 723-
son “Millatlararo totuvlik, bag‘rikenglik va hamjihatlikni ta’minlash bo‘yicha 
jamoatchilik kengashlari faoliyatini tashkil etish to‘g‘risida” qarori va sohaga oid 
boshqa me’yoriy-huquqiy hujjatlarda belgilangan vazifalarni amalga oshirishda 
mazkur dissertatsiya muayyan darajada xizmat qiladi.  

Tadqiqotning respublika fan va texnologiyalari rivojlanishining ustuvor 
yo‘nalishlariga mosligi. Mazkur tadqiqot respublika fan va texnologiyalar 
rivojlanishining I. “Axborotlashgan jamiyat va demokratik davlatni ijtimoiy, 
huquqiy, iqtisodiy innovatsion g‘oyalar tizimini shakllantirish va ularni amalga 
oshirish yo‘llari” nomli ustuvor yo‘nalishi doirasida bajarilgan. 

Dissertatsiya mavzusi bo‘yicha xorijiy ilmiy tadqiqotlar sharhi2. Sharq 

xalqlari madaniy merosi, kalom ilmi, falsafa va axloqiy ta’limotiga oid 

tadqiqotlar jahonning yetakchi oliy o‘quv yurtlari va tadqiqot markazlari, 

jumladan, Oksford universiteti, Kolumbiya universiteti, Gettysburg kolleji, Jorj 

Vashington universiteti qoshidagi Yaqin Sharq tadqiqotlari instituti (AQSh), 

“Sawab Center” tahliliy markazi (Saudiya Arabistoni), Klassik Sharq va antik 

davr institutining “Yaqin Sharq, Kavkaz va Markaziy Osiyo tadqiqotlari 

markazi” (Rossiya), R.B.Sulaymenova nomidagi Sharqshunoslik instituti 

(Qozog‘iston), O‘zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi Abu Rayhon 

Beruniy nomidagi Sharqshunoslik instituti, O‘zbekiston xalqaro islom 

akademiyasi, O‘zbekiston Milliy universiteti, Farg‘ona davlat universiteti 

(O‘zbekiston) tomonidan amalga oshirilmoqda.  

Dunyoning yetakchi xorijiy ta’lim markazlari hamda ilmiy tadqiqot 

markazlarida o‘rta asr islom jamiyati, ijtimoiy-iqtisodiy, madaniy-ma’rifiy va 

siyosiy sohadagi islohotlar va Fazl ibn Ahmad qarashlari aynan yozma manbalar 

orqali tahlil qilinib, quyidagi ilmiy natijalar olingan: mutafakkirning hayoti 

haqidagi ma’lumot keltirilgan (Muntajabiddin Bediy, Najib Moyil Xoraviy, 

Eron); XII asr o‘rtalarida Xurosonning Sabzavor shahridagi qirq bitta zodagon 

 
2 Dissertatsiya mavzusi bo‘yicha ilmiy tadqiqotlar sharhi: https://www.studium.unifreiburg.de/en/program 

offerings/masters/info/756; https://www.booking.com/; https://www.oxfordcollege.ac; 

https://www.bachelorsportal. com/; https://www.unipage.net/ru/240/ankara_university; https://msu.uz/; 

https://proacademy.uz/uzcyr/news/ view https://www.wisc.edu; https://www.ox.ac.uk; https://www.columbia.edu; 

https://www.gettysburg.edu; https://imes.elliott.gwu.edu; https://www.mei.edu; https://www.fordham.edu; 

https://www.ucr.edu; https://sawabcenter.org; https://iocs.hse.ru/csmecca; https://shygystanu.kz/; 

https://beruni.uz/en-ca/; https://www.iiau.uz/oz; https://nuu.uz. 

https://journal.fdu.uz/index.php/sjfsu/article/view/7102)va boshqa elektron manbalar asosida tayyorlangan.va 

boshqa manbalar asosida amalga oshirildi. 

https://www.studium.unifreiburg.de/en/program%20offerings/masters/info/756
https://www.studium.unifreiburg.de/en/program%20offerings/masters/info/756
https://www.booking.com/
https://www.oxfordcollege.ac/
https://www.bachelorsportal/
https://www.unipage.net/ru/240/ankara_university
https://msu.uz/
https://proacademy.uz/uzcyr/news/
https://www.wisc.edu/
https://www.ox.ac.uk/
https://www.columbia.edu/
https://www.gettysburg.edu/
https://imes.elliott.gwu.edu/
https://www.mei.edu/
https://www.fordham.edu/
https://www.ucr.edu/
https://sawabcenter.org/
https://iocs.hse.ru/csmecca
https://shygystanu.kz/
https://beruni.uz/en-ca/
https://www.iiau.uz/oz
https://nuu.uz/


7 

oilasidan yigirma to‘rttasi arab, o‘n ikkitasi eronlik va faqat bitta oila turkiylardan 

ekanligi tasdiqlangan (I.P.Petrushevskiy, Rossiya). Fazl ibn Ahmad ilmiy merosi, 

kalom ilmining tarixiy rivojlanishi va hozirgi holati (R.Bulliet, Kolumbiya); 

kalom ta’limotining vujudga kelishi va tadrijiy taraqqiyoti (AQSH); arab-

musulmon jamiyatlarining tarixiy rivojlanish modellari, arab jamiyatlarining 

ijtimoiy-iqtisodiy rivojlanish tendensiyalari, mutakallimning muayyan asarlariga 

doir tadqiqotlar(Rossiya); Sharq mutakallimlarining kalom ilmi va falsafiy 

g‘oyalarini tafakkur taraqqiyotiga ta’siri masalalari (Markaz-i taxkikat-i farsi-yi 

Iran va Pakistan (Pokiston, Eron) va The Islamic Madhahib University (Tehron), 

Abu al-Hasan al-Asha’ri (Marokash), Kembrij musulmon kolleji (Buyuk 

Britaniya) İstanbul Yüksek İslam Enstitüsü Tasavvuf ve Tarihi (Turkiya); “Iddat 

al-Uqul Umdat al-Ma’qul”dagi borliq, nur va harakat tizim tahlil qilingan 

(Farg‘ona davlat universiteti, O‘zbekiston). 

Dunyoda kalom ilmini o‘rganishga bo‘lgan qiziqishlar keyingi yillarda 

tobora ortib bormoqda. Jahonda Fazl ibn Ahmad ilmiy merosini o‘rganish 

bo‘yicha qator, jumladan, quyidagi ustuvor yo‘nalishlarda tadqiqotlar olib 

borilmoqda: kalom ilmiining tarixiy rivojlanishi va hozirgi holati; kalom 

ta’limotining vujudga kelishi va tadrijiy taraqqiyoti; borliq, nur va harakat 

tasavvurlarini tizimli tahlil qilish; Fazl ibn Ahmadning ontologik qarashlarini 

sharhlash, ruh-nafs-aql g‘oyalarini jamiyat ma’naviyati bilan bog‘lash; 

risolalaridagi ruh, poklik, ilm, aql bog‘liqligini zamonaviy tarbiya bilan 

integratsiya qilish. 

Muammoning o‘rganilganlik darajasi. Fazl ibn Ahmadning shaxsi hamda 

ilmiy merosi haqidagi ma’lumotlar yetarlicha o‘rganilmagan. XIII asrda yashagan 

Bog‘dodlik arab tarixchi va biograf olim Ibn al-Futiy “Talhis ma’rifat al-rij’al”3 

(“Shaxslar haqida qisqacha ma’lumot”) kitobida o‘z davrining mashhur olimlari, 

yozuvchilari va muhim shaxslarining tarjimayi hollarini bayon qilib, Fazl ibn 

Ahmad tarjimai holi to‘g‘risida qisqacha fikr yuritib o‘tadi. Eronlik tadqiqotchi 

Najib Moyil Xoraviy o‘z izlanishida Fazl ibn Ahmadni hijriy V asrning oxiri VI 

asrning boshlarida Xurosonda yashaganligi haqidagi ma’lumotni keltiradi 4 . 

Muntajabiddin Bediy tadqiqotida mutakallimning yozuv uslubi hamda avlodi 

Buxorolik ziyolilarga mansubligini ta’kidlab o‘tgan5. Mutakallim ilmiy merosi va 

Buxorolik sulolaga mansubligi haqida Ibn Sinoyi Balxiy asarida ma’lumotni 

bergan6.  

Xorijlik olimlardan R.Bulliet, I.P.Petrushevskiy ilmiy izlanishida Fazl ibn 

Ahmad yashagan davrdagi ijtimoiy-madaniy hayotning o‘rnini ochib berishi 

muhim tarixiy ahamiyat kasb etgan7.  

 
3 Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Муҳаммад ибн ал-Футий. “Талҳис маърифат ал-рижъал” / Нажиб Мойил 

Ҳаравий тарж. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. – Б. 37. 
4 Нажиб Мойил Ҳаравий. Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс 

Ризавий, 1993. 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی.   5

ص18م.  1993-ه.ش1371  
6  Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б.21. 
7 Bullett R. “Social Classes in Medieval Islamic Society”. JSTOR ва Academic Journals. Петрушевский И.П. 

Ислам в Иране в VII—XV веках (курс лекций) / Отв. редактор В. И. Беляев. - Ленинград.: Ленинградского 

университета, 1966. – С. 400. 



8 

Mamlakatimizda Shayx Muhammad Sodiq Muhammad Yusuf, Abdulaziz 

Mansur, M.Jabborov, M.Nuriddinov, B.To‘raev, G.Navro‘zova, A.Boltaev, 

Sayyid Sharif Muhammad, A.Zokirov, X.Raxmatova, E.Zoyirov8  ilmiy ishlari 

kalom ilmining diniy, ijtimoiy-falsafiy ahamiyati, Fazl ibn Ahmad ta’limotining 

falsafiy xususiyatlari, nazariy-metodologik masalalariga bag‘ishlanganligini 

alohida ta’kidlab o‘tish maqsadga muvofiq. 

Tadqiqot ishida yuqorida nomlari qayd etilgan xorijlik va mahalliy 

olimlarning falsafiy mazmundagi ilmiy tahlillari e’tiborga olindi. Umuman 

tasavvuf, alohida tariqatlarning irfoniy, falsafiy, aksiologik jihatlarining tadqiq 

etilganligi, Fazl Ibn Ahmad ma’naviy merosining falsafiy tahlili bo‘yicha yaxlit 

kompleks ilmiy tadqiqot amalga oshirilmaganligi sababli mazkur tadqiqotda 

ushbu muammoga ilmiy-nazariy, metodologik asoslarini ishlab chiqish, uning 

strukturaviy-funksional jihatdan uyg‘unlashtirish xususiyatlariga alohida e’tibor 

qaratilgan. 
Dissertatsiya tadqiqotining dissertatsiya bajarilgan oliy ta’lim 

muassasasining ilmiy-tadqiqot ishlari rejalari bilan bog‘liqligi. Dissertatsiya 
tadqiqoti Farg‘ona davlat universiteti ilmiy-tadqiqot ishlari rejasiga muvofiq II 
band “O‘zbekistonning barqaror strategik taraqqiyotida fuqarolik jamiyatini 
yanada rivojlantirish va ma’naviy-axloqiy xavfsizlikni ta’minlash 
konsepsiyalarining ahamiyati” (2022-2026 yy.) tadqiqot yo‘nalishi doirasida 
bajarilgan. 

Tadqiqotning maqsadi Fazl ibn Ahmad ilmiy merosidagi falsafiy 

qarashlarning ahamiyatini ochib berishdan iborat. 

Tadqiqotning vazifalari: 

Fazl ibn Ahmad yashagan davrning ijtimoiy, ma’naviy-ma’rifiy muhitni, 

ilmiy an’analarni tadqiq etish va ularning mutafakkir dunyoqarashiga ta’sirini 

aniqlashtirish; 

Fazl ibn Ahmadning ilmiy merosini manbaviy, strukturaviy va metodologik 

jihatdan tahlil qilish va “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” risolasining asosiy 

g‘oyaviy yo‘nalishlari hamda metodologik mohiyatini ochib berish; 

mutafakkir ta’limotidagi mavjudlik, nur va harakat masalalari hamda 

ontologik qarashlarini qiyosiy tadqiq etish;  

mutakallim qarashlaridagi tana va ruh aloqadorligi, bilish va aql haqidagi 

konsepsiyalarni falsafiy asoslab berish; 

Fazl ibn Ahmad ta’limotida nafs va poklik masalasining axloqiy tahlil qilish 

hamda komillik masalalariga oid g‘oyalarni tahlil qilish; 
 

8Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. Ақоид илми. – Тошкент, “HILOL-NASHR”, 2019. – Б.374. 

Абдулазиз Мансур. Исломда ақида ва калом. – Тошкент., 2011. Жабборов М. “Мотирудия ва Ашарий 

қидалари ўртасидаги фарқлар”. – Тошкент., 2004. Нуриддинов М. “Исломда ақида ва илмий тафаккур”. – 

Тошкент., 2012. Саййид Шариф Муҳаммаднинг “Исломий ақида ва унинг фалсафаси”. – Тошкент., 1991. 

Тўраев.Б. Борлиқ моҳияти, шакллари, хусусияти. – Тошкент.: Фалсафа ва ҳуқуқ институти, 2011. – 

Б.86..Наврўзова Г. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти ва маънавий мероси. – Тошкент.: Фан, 2021. – Б.244. 

Болтаев А.А. Ибн Арабий фалсафий-тасаввуф қарашларида ақидавий мактабларга муносабат. Таълим 

тизимининг барча босқичларида чет тилларни ўрганишни янада такомиллаштириш истиқболлари. 

Материаллар тўплами.Тошкент. “Турон замин зиё” 2016. 178-79 бетлар. Зокиров А. “Калом илми ва унинг 

муҳим масалалари”. – Тошкент., 2013. Rаxmаtоvа X.X. Xоjа Аhrоr Vаliу mа’nаviу mеrоsidа murоsа 

fаlsаfаsigа dоir g‘оуаlаr tаhlili. Buxоrо: Sаdriddin Sаlim Buxоriу. 2023. –Б 167. Зойиров Э.Х. Яъқуб 

Чархийнинг фалсафий ва ижтимоий-сиёсий қарашлари. – Бухоро., 2023. – Б. 99 



9 

Yangi O‘zbekistonda yoshlarni komillikka erishishida Fazl Ibn Ahmad 

merosining o‘rni, ilm-fan va ma’naviyat rivojidagi nazariy va amaliy 

ahamiyatiasoslab berishdan iborat. 

Tadqiqotning obyekti sifatida Fazl Ibn Ahmadning “Iddat ul uqul va umdat 

ul ma’qul” asaridagi falsafiy g‘oyalar tanlab olingan.  

Tadqiqotning predmetini Fazl Ibn Ahmadning ilmiy merosidagi ontologik, 

gnoseologik va axloqiy g‘oyalarni tahlil qilish tashkil etadi. 
Tаdqiqоtning usullаri. Dissеrtаtsiуаdа аnаliz vа sintеz, kоmрlеks 

уоndаshuv, komparativistik tahlil, tizimli-funksiоnаl уоndаshuv, kоntеnt аnаliz, 
diаlеktik, diskursiv tahlil kаbi ilmiу bilish usullаridаn fоуdаlаnilgаn. 

Tadqiqotning ilmiy yangiligi quyidagilardan iborat: 
Fazl ibn Ahmadning “Iddat al-uqul va umdat ul-ma’qul” (Aqllar uchun 

vosita va aqliy haqiqatlar uchun asos) risolasidagi Allohning yagonaligini 
ontologik birlik sifatida talqin etish, ilohiy mohiyatning yagona manbaga 
asoslanishi kabi g‘oyalari kalom ilmidagi Allohning yagonaligi, olam va oxirat 
haqidagi masalalarga uyg‘unligi hamda bilish jarayonida e’tiqod tayanish, ruhiy 
poklanish, haqiqatga intilish tamoyillari asoslab berilgan 

Fazl ibn Ahmad “Iddat al-uqul va umdat ul-maʼqul” risolasida 
Yaratuvchining vahdoniyati (yakkaligi), borligi, maxluqlarning sifatlari va 
alomatlaridan pokligini vujud al-mutlaq (1-hujjat), olam javhari (2-hujjat), 
Uchinchi hujjat – umumiy olam mavjudotlarini tarkib topishi va tuzilishi (3-
hujjat), jismning harakatlantiruvchiga muhtojligi (4-hujjat), jismlarning mazmuni 
va shakli (5-6-hujjatlar), olamdagi tartib, tizim va hukmlar (7-hujjat), rivojlanish, 
o‘zgarish va almashinuv sababiyati (8-9-hujjat), olamning chekliligi va 
cheksizligi (10-hujjat) kabi o‘nta hujjat bilan falsafiy dalillagani aniqlashtirilgan; 

Fazl ibn Ahmad hissiy va aqliy bilishning kelib chiqishi va turlari haqidagi 
“hissiy lazzat” va “aqliy lazzat” ta’limotining miqdor, sifat, munosabat, qobiliyat, 
kuzatish, o‘lchov, idrok, ilm va amal, fazilatli amal, haqiqatni anglash hamda 
inson, tana va ruh, hayot va o‘lim kabi xususiyatlari kalom ilmida ichki ma’naviy 
holatga, niyat pokligiga, e’tiqodiy bilimni ilmiy tafakkur bilan bog‘lashda 
ahamiyat kasb etishi asoslangan;  

Fazl ibn Ahmad ta’limotida insonnning qadri-qimmati ruhiy olamini 
boyitish, o‘z-o‘zini anglash, axloq va saodat, saxovat, shijoat, nafsni tarbiyalash, 
kibrni yo‘qotish, shukronalik va sabrga bog‘liqligi hamda yoshlarni barkamol, 
ilmga intiluvchan, jamiyat rivojiga o‘z hissasini qo‘sha oladigan, rostgo‘y va 
halol inson bo‘lib yetishishida axloqiy poklanish, aqlni nur bilan sug‘orish va 
amalda fazilatni namoyon etish mezonlari - “nafsni yengish orqali kamolotga 
erishish” zarurati isbotlangan; 

mutakallim ilgari surilgan insonlar orasidagi kibr, manmanlik, xudbinlik 
kabi shaytoniy illatlarga qarshi kurashish, nafsni tarbiyalash, ilm-ma’rifatli 
bo‘lish, tahdid va xavflardan ogoh bo‘lish, g‘aflat uyqusidan bedorlik, hushyorlik 
ruhiyatini shakllantirish kabi qarashlarining yosh avlodni komil hamda fazilatli 
insonlar qilib tarbiyalashda, ilm olishda munosib, tajribaga ega bo‘lgan ustozni 
tanlash hamda Yangi O‘zbekistonda insonparvarlik falsafasiga tayangan milliy 
ta’lim konsepsiyasini shakllantirishdagi ahamiyati ochib berilgan.  

Tadqiqotning amaliy natijalari quyidagilardan iborat:  



10 

Fazl ibn Ahmad ilmiy merosidagi dialektik tamoyillar (rivojlanish, 

o‘zgarish, yangilanish), germenevtik tahlil va talqin usullari (ontologik mohiyat 

va mavjudlik birligi), obektiv va subektiv (ijtimoiy sharoit va tafakkur, idrok va 

e’tiqod) omillarining (kontekstual-komparativistik tarixiy, ma’naviy, siyosiy va 

ilmiy muhit kontekstida hamda boshqa ilmiy an’analar bilan qiyosiy o‘rganish 

orqali) mezonlari ochib berilgan;  

Fazl ibn Ahmadning “Iddat al-uqul va umdat ul-maʼqul” risolasining inson 

mohiyati va yaratilishdagi maqsad, ruhiy-axloqiy kamolot kabi antropologik, 

borliq va haqiqat munosabatiga oid ontologik, bilish, idrok va anglash jarayoniga 

taalluqli gnoseologik tomonlari va ularning kalom ta’limoti rivojida e’tiqodiy 

masalalarni aqliy asosda izohlash hamda ilmiy tafakkurning dialektik asoslarini 

mustahkamlashdagi ahamiyati tasniflangan; 

Fazl ibn Ahmadning aql, hikmat, halollik va poklik haqidagi qarashlaridan 

zamonaviy ma’naviy-ma’rifiy islohotlarning axloqiy yetuklikni ijtimoiy 

taraqqiyot mezoni sifatida qaror toptirish, ta’lim-tarbiya, axloqiy-ma’naviy 

barkamollik va yoshlar tafakkurini yangilash yo‘nalishlarini takomillashtirishga 

oid taklif va tavsiyalar ishlab chiqilgan; 

mutafakkirning aql, ilm va hikmat haqidagi ta’limotlarini Yangi 

O‘zbekistonda amalga oshirilayotgan ma’naviy siyosat bilan uyg‘unlashtirish, 

yoshlarda aqliy yondashuvini axloqiy qaror qabul qilish bilan bog‘lashga 

o‘rgatish, nafsni tarbiyalash, poklik va sabr haqidagi fikrlarini yoshlar tarbiyasiga 

oid milliy dasturlar bilan uyg‘unlashtirish, adolat, saxovat va ilmparvarlik 

ma’rifiy jamiyat barpo etish tamoyili bilan bog‘lash zarurati asoslab berilgan. 
Tаdqiqоt nаtijаlаrining ishоnchliligi tаdqiqоt jаrауоnidа qо‘llаnilgаn 

nаzаriу qаrаshlаr, tаdqiqоt usullаri vа уоndаshuvlаr rаsmiу mаnbаlаr, fаktlаr, 
stаtistik mа’lumоtlаr, sоtsiоlоgik sо‘rоv nаtijаlаrigа murоjааt qilingаn hоldа 
оlingаnligi, tushunchа dеfinitsiуаsi ilmiу tаdqiqоt mеtоdоlоgiуаsi vа mаntiq 
tаlаblаrigа аmаl qilgаn hоldа ishlаb chiqilgаnligi, nаshr еtilgаn ilmiу mаqоlаlаr, 
rеsрublikа vа хаlqаrо kоnfеrеnsiуаlаrdа sinоvdаn о‘tkаzilgаnligi, tаdqiqоt ishi 
nаtijаlаri bо‘уichа bеrilgаn хulоsаlаr аsоsidа tаkliflаr ishlаb chiqilgаn bо‘lib, 
tаvsiуаlаr аmаliуоtdа jоriу еtilgаni, оlingаn nаtijаlаrning vаkоlаtli tаshkilоtlаr 
tоmоnidаn tаsdiqlаngаni bilаn аsоslаnаdi. 

Tadqiqot natijalarining ilmiy va amaliy ahamiyati. Tadqiqot natijalarining 

ilmiy ahamiyati ilgari surilgan konseptual g‘oyalardan Sharq falsafasi tarixini, 

Fazl ibn Ahmad ta’limotidagi aql, ilm, hikmat va axloq haqidagi g‘oyalarni 

gnoseologik, ontologik va aksiologik jihatdan yoritishda, uning Sharq tafakkuri 

tizimidagi o‘rni, bilish va ma’naviy kamolot haqidagi qarashlari, Forobiy, Ibn 

Sino, G‘azzoliy kabi mutafakkirlar bilan uzviy aloqadorligini ilmiy asosda ochib 

berishga qaratilgan tadqiqot ishlarida, shuningdek, Sharq falsafasining konseptual 

tuzilmasini boyitishda, bilish nazariyasi va inson komilligi haqidagi qarashlarning 

evolyutsion rivojini tahlil etishga qaratilgan yangi ilmiy yondashuvni 

shakllantirishda, madaniy-ma’rifiy muassasalar, mahalla, oila markazlari, 

intellektual salohiyatni o‘stirish bilan shug‘ullanuvchi tashkilotlar faoliyatini 

tashkil etishda nazariy-metodologik asos sifatida foydalanish mumkinligi bilan 

belgilanadi. 



11 

Tadqiqot natijalarining amaliy ahamiyati Fazl ibn Ahmad falsafiy va 

ma`naviy-ma`rifiy qarashlarining falsafiy tahliliga oid qarashlaridan va aql, 

halollik, sabr, poklik va adolat to‘g‘risidagi g‘oyalardan “Ma’naviyat va ma’rifat” 

markazlarining aholi o‘rtasida ma’naviy-ma’rifiy tadbirlar tashkil etishda, 

shuningdek, “Falsafa tarixi”, “Sharq falsafasi”, “O‘rta asrlar musulmon 

mutafakkirlari merosi”, “Dinshunoslik”, “Ma’naviyatshunoslik”, “Islom 

falsafasi”, “Tasavvuf nazariyasi” kabi fanlarni o‘quv dasturlarini ilmiy yangilash 

va ma’naviy mazmun bilan boyitishda, yoshlar bilan ishlash tashkilotlarining 

yoshlarni ma’naviy va axloqiy yetuklikka yetaklashga oid faoliyatida amaliy 

dastur sifatida, xalqaro ilmiy tadqiqot markazlarining boy ilmiy merosni targ‘ib 

etishda, ommaviy axborot vositalarining ko‘rsatuvlar va media materiallarini 

tayyorlashda, diniy- ma’rifiy loyihalarni amalga oshirishda foydalanish 

mumkinligi bilan izohlanadi.  

Tadqiqot natijalarining joriy qilinishi. Fazl ibn Ahmad falsafiy 

qarashlarining ahamiyatini ochib berish hamda yosh avlodni barkamol etib 

tarbiyalashdagi o‘rnini asoslab berish bo‘yicha olingan ilmiy natijalar asosida: 

Fazl ibn Ahmadning “Iddat al-uqul va umdat ul-ma’qul” (Aqllar uchun vosita 

va aqliy haqiqatlar uchun asos) risolasidagi Allohning yagonaligini ontologik birlik 

sifatida talqin etish, ilohiy mohiyatning yagona manbaga asoslanishi kabi g‘oyalari 

kalom ilmidagi Allohning yagonaligi, olam va oxirat haqidagi masalalarga 

uyg‘unligi hamda bilish jarayonida e’tiqod tayanish, ruhiy poklanish, haqiqatga 

intilish tamoyillariga oid ilmiy xulosa va natijalardan O‘zbekiston Respublikasi 

Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi 

tomonidan tashkil etilgan ma’naviy-ma’rifiy tadbirlar ssenariylarini tayyorlash 

hamda buyurtma asosida tayyorlangan “O‘rta asr Sharq allomalari va 

mutakallimlarining tarixiy falsafiy merosi” ensiklopedik kitobning mazmunini 

boyitishda foydalanilgan (O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi 

huzuridagi Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazining 2025-yil 9-

sentyabrdagi 02/425-son ma’lumotnomasi). Natijada, Fazl ibn Ahmadning falsafiy 

qarashlariga yangicha nazariy-uslubiy yondashuvlardan kelib chiqqan holda 

yoshlarni barkamol, ilmga intiluvchan, jamiyat rivojiga ooz hissasini qo‘sha 

oladigan, rostgo‘y vа halol inson bo‘lib yetishish imkoniyatlarini yanada 

kengaytirish masalalari bo‘yicha ma’lumotlar berishga xizmat qilgan; 

Fazl ibn Ahmad “Iddat al-uqul va umdat ul-maʼqul” risolasida Yaratuvchining 

vahdoniyati (yakkaligi), borligi, maxluqlarning sifatlari va alomatlaridan pokligini 

vujud al-mutlaq (1-hujjat), olam javhari (2-hujjat), Uchinchi hujjat – umumiy olam 

mavjudotlarini tarkib topishi va tuzilishi (3-hujjat), jismning harakatlantiruvchiga 

muhtojligi (4-hujjat), jismlarning mazmuni va shakli (5-6-hujjatlar), olamdagi 

tartib, tizim va hukmlar (7-hujjat), rivojlanish, o‘zgarish va almashinuv sababiyati 

(8-9-hujjat), olamning chekliligi va cheksizligi (10-hujjat) kabi o‘nta hujjat bilan 

falsafiy dalillaganiga oid ilmiy yangiliklardan Respublika Ma’naviyat va ma’rifat 

markazi faoliyatida, jumladan, 2024-yil uchun chora-tadbirlar dasturining III 

yo‘nalishi belgilangan “Milliy g‘oya targhbotini kuchaytirish, jamiyatda sog‘lom 

mafkura, yangi ma’naviy makon, ma’rifatli jamiyatni barpo etishga qaratilgan 

chora- tadbirlar” 18-bandi “G‘oyaviy-mafkuraviy tahdidlarning ta’sirini tadqiq 



12 

qilish, zamonaviy raqamli targ‘ibot texnologiyalarini qo‘llash borasida rivojlangan 

mamlakatlar tajribasini o‘rganish uchun ilmiy jamoalarni xorijga yuborish 

yuzasidan takliflar tayyorlash” mavzusida targ‘ibot ishlarini tashkil etish va 

o‘tkazishda foydalanilgan (Respublika Ma’naviyat va ma’rifat markazi huzuridagi 

Ijtimoiy-ma’naviy tadqiqotlar institutining 2025-yil 14-iyuldagi 10/426-son 

ma’lumotnomasi). Natijada, mutafakkir ilgari surgan insonlar orasidagi kibr, 

manmanlik, xudbinlik kabi shaytoniy illatlarga qarshi kurashish, nafsni tarbiyalash, 

ilm- ma’rifatli bo’lish, tahdid va xavflardan ogoh bo’lish, g’aflat uyqusidan 

bedorlik, hushyorlik ruhiyatini shakllantirish kabi qarashlarning yosh avlodni 

yuksak fazilatli insonlar qilib tarbiyalashdagi o’rniga doir takliflar, tavsiyalar va 

xulosalar markazning targ’ibot faoliyatida samarali foydalanishga xizmat qilgan; 

Fazl ibn Ahmad hissiy va aqliy bilishning kelib chiqishi va turlari haqidagi 

“hissiy lazzat” va “aqliy lazzat” ta’limotining miqdor, sifat, munosabat, qobiliyat, 

kuzatish, o‘lchov, idrok, ilm va amal, fazilatli amal, haqiqatni anglash hamda 

inson, tana va ruh, hayot va o‘lim kabi xususiyatlari kalom ilmida ichki ma’naviy 

holatga, niyat pokligiga, e’tiqodiy bilimni ilmiy tafakkur bilan bog‘lashda 

ahamiyat kasb etishiga oid ilmiy yangiliklardan Farg‘ona viloyat 

teleradiokompaniyasining “Assalom O‘zbekiston”, “Til - millat ko‘zgusi” 

ko‘rsatuvlar ssenariylarini tayyorlashda hamda tadqiqotchi bilan bevosita suhbat 

olib borishda foydalanilgan (O‘zbekiston Milliy teleradiokompaniyasi Farg‘ona 

viloyat teleradiokanali davlat muassasasining 2025-yil 8-maydagi 125-son 

ma’lumotnomasi). Natijada, yoshlarni barkamol, ilmga intiluvchan, jamiyat 

rivojiga o‘z hissasini qo‘sha oladigan, rostgo‘y vа halol inson bo‘lib yetishish 

imkoniyatlarini yanada kengaytirish masalalari bo‘yicha ma’lumotlarni olish 

imkonini  berib, teleko‘rsatuvlarning ilmiyligi va ommabopligini oshirishga xizmat 

qilgan; 

Fazl ibn Ahmad ta’limotida insonnning qadri-qimmati ruhiy olamini 

boyitish, o‘z-o‘zini anglash, axloq va saodat, saxovat, shijoat, nafsni tarbiyalash, 

kibrni yo‘qotish, shukronalik va sabrga bog‘liqligi hamda yoshlarni barkamol, 

ilmga intiluvchan, jamiyat rivojiga o‘z hissasini qo‘sha oladigan, rostgo‘y va 

halol inson bo‘lib yetishishida axloqiy poklanish, aqlni nur bilan sug‘orish va 

amalda fazilatni namoyon etish mezonlari - “nafsni yengish orqali kamolotga 

erishish”ga oid ilmiy yangilik va tavsiyalardan O‘zbekiston Milliy universitetida 

bajarilgan O‘zbekiston Milliy universitetida bajarilgan OT-F1-106-son “O‘rta 

asrlar Sharq allomalari va mutafakkirlarining tabiiy-ilmiy va ijtimoiy-falsafiy 

merosining G‘arb olimlari tomonidan tadqiq etilishi” mavzusidagi fundamental 

ilmiy-tadqiqot loyihasi doirasida belgilangan vazifalar ijrosini ta’minlashda 

foydalanilgan (Mirzo Ulug‘bek nomidagi O‘zbekiston Milliy universitetining 

2025-yil 14-iyuldagi 04/11-9143-son ma’lumotnomasi). Natijada, Fazl ibn 

Ahmad falsafiy va ijtimoiy-siyosiy qarashlari falsafiy tahlilining dialektik, 

germenevtik, ontologik asoslari, obyektiv va subyektiv omillarini aniqlashga 

xizmat qilgan; 

mutakallim ilgari surilgan insonlar orasidagi kibr, manmanlik, xudbinlik 

kabi shaytoniy illatlarga qarshi kurashish, nafsni tarbiyalash, ilm-ma’rifatli 

bo‘lish, tahdid va xavflardan ogoh bo‘lish, g‘aflat uyqusidan bedorlik, hushyorlik 



13 

ruhiyatini shakllantirish kabi qarashlarining yosh avlodni komil hamda fazilatli 

insonlar qilib tarbiyalashda, ilm olishda munosib, tajribaga ega bo‘lgan ustozni 

tanlash hamda Yangi O‘zbekistonda insonparvarlik falsafasiga tayangan milliy 

ta’lim konsepsiyasini shakllantirishdagi ahamiyatiga doir ilmiy yangiliklardan va 

tahlillardan Oʻzbekiston “Milliy tiklanish” demokratik partiyasining 2025-2029 

yillarga moʻljallangan saylovoldi dasturida keltirilgan “I. Davlat hokimiyati va 

boshqaruvini yanada demokratlashtirish, maʼnaviy barkamol fuqarolik jamiyatini 

rivojlantirishning ustuvor yoʻnalishlari”da keltirilgan vazifalar ijrosini 

taʼminlashda foydalanilgan (Oʻzbekiston “Milliy tiklanish” demokratik partiyasi 

Markaziy kengashining 2025-yil 12-noyabrdagi 02/06-110-son 

maʼlumotnomasi). Natijada, Fazl ibn Ahmad falsafiy va ijtimoiy-siyosiy 

qarashlaridan hamda partiya aʼzolari va xodimlari uchun tashkil etilgan siyosiy-

maʼrifiy treninglar, mafkuraviy targʻibot tadbirlari, huquqiy savodxonlikni 

oshirishga qaratilgan metodik ishlanmarning mazmunini boyitishga xizmat 

qilgan.  
Tаdqiqоt nаtijаlаrining арrоbаtsiуаsi. Mаzkur tаdqiqоt nаtijаlаri 7 tа 

хаlqаrо vа 4 tа rеsрublikа ilmiу-аmаliу аnjumаnlаridа muhоkаmаdаn 
о‘tkаzilgаn. 

Tаdqiqоt nаtijаlаrining е’lоn qilingаnligi. Tаdqiqоt mаvzusi bо‘уichа 
jаmi 33 tа ilmiу ish, jumlаdаn, 1 ta monografiya, О‘zbеkistоn Rеsрublikаsi Оliу 
tа’lim, fаn vа innоvаtsiуаlаr vаzirligi huzuridаgi Оliу аttеstаtsiуа 
kоmissiуаsining dissеrtаtsiуаlаr аsоsiу ilmiу nаtijаlаrini chор еtish tаvsiуа 
qilingаn ilmiу nаshrlаrdа 16 tа ilmiу mаqоlа (12 tа rеsрublikа vа 4 tа хоrijiу 
jurnаllаrdа) chор еtilgаn. 

Dissеrtаtsiуаning tuzilishi vа hаjmi. Dissеrtаtsiуа kirish, to‘rt bob, хulоsа, 
fоуdаlаnilgаn аdаbiуоtlаr rо‘ухаtidаn ibоrаt. Dissеrtаtsiуаning umumiу hаjmi 
220 bеtdаn ibоrаt.  

DISSERTATSIYANING ASOSIY MAZMUNI 

Dissertatsiyaning Kirish qismida o‘tkazilgan tadqiqotlarning dolzarbligi va 
zarurati, dissertatsiya mavzusi bo‘yicha xorijiy ilmiy tadqiqotlar sharhi, 
muammoning o‘rganilganlik darajasi, ilmiy yangiligi, tadqiqotning respublika fan 
va texnologiyalari rivojlanishining asosiy ustuvor yo‘nalishlariga bog‘liqligi, 
obyekti, predmeti, metodlari, maqsadi va vazifalari aniqlangan, olingan 
natijalarning ilmiy va amaliy ahamiyati, amaliyotga joriy qilingani, aprobatsiyasi, 
nashr etilgan ishlar, dissertatsiyaning tuzilishi bo‘yicha ma’lumotlar keltirilgan.  

Dissertatsiyaning “Fazl Ibn Ahmad ma’naviy merosining metodologik 
tahlili” deb nomlangan birinchi bobida mutakallim yashagan davrdagi ijtimoiy-
ma’naviy muhit hamda Fazl ibn Ahmadning hayoti, ilmiy merosi va “Iddat ul 
uqul va umdat ul ma’qul” risolasining metodologik tahlili amalga oshirilgan. Fazl 
Ibn Ahmad hayoti va ilmiy merosini o‘rgangan xorijiy hamda mahalliy 
tadqiqotchilar izlanishlari qiyosiy tahlil etilgan. Fazl Ibn Ahmadning hayoti va 
faoliyati hamda kalom ilmida tutgan o‘rnini ikki qismga bo‘lib tadqiq etish 
maqsadga muvofiq deb hisoblangan: 

1. Fazl Ibn Ahmadning “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” risolasi; 



14 

2. Fazl Ibn Ahmadning hayoti va ilmiy merosiga oid yozilgan asarlar. 
Tadqiqotchi fikricha, Fazl Ibn Ahmadning katta ilm sohibi bo‘lgan, uning 

shogirdlari qoldirgan manbalar, o‘zi yozgan, borliqning nazariy va amaliy 
muammolarini tadqiq etishga bag‘ishlangan risolasi buni tasdiqlab turibdi9. Fazl 
ibn Ahmad yashagan davr Saljuqiylar hukmronligi, ya’ni XI asr oxiri – XII asr 
boshlariga to‘g‘ri keladi. XIII asrda yashagan Bog‘dodlik arab tarixchi va biograf 
olim Ibn al-Futiy “Talhis ma’rifat al-rij’al”10  kitobida o‘z davrining mashhur 
olimlari, yozuvchilari va muhim shaxslarining tarjimai hollarini bayon qilib, Fazl 
ibn Ahmad tarjimаi holi haqida quyidagi ma’lumotni keltiradi: “Shu Xalafdan bir 
kishi paydo bo‘lgan, ya’ni Muhammad, u ehtimolan hijriy beshinchi asrning 
boshlarida hayot kechirgan. Men taxmin qilamanki, Ahmad ibn Xalaf 
Muhammad ibn Xalafning kichik ukasi bo‘lishi mumkin va u ham shu asrda 
yashagan”11. Bu taxminga ko‘ra, Fazl ibn Ahmad, Ahmad ibn Xalafning farzandi 
bo‘lishi mumkin va u ilmli oiladan bo‘lgan, bu oila mantiq va fikrga asoslangan 
ilmlar bilan yaxshi tanish bo‘lgan. Fazl ibn Ahmad ilmiy merosi va Buxorolik 
sulolaga mansubligi haqida Ibn Sinoyi Balxiy ham: “…har holda, bu taxmin 
yozuvchining shaxsiy fikridir va shu taxminga asoslanib, men Fazl ibn Ahmad 
ibn Xalfni Buxoroga mansub deb hisobladim”12, -deb keltirib o‘tgan. Shu bilan 
birga, “Hozirgi risolalar to‘plami”ning qo‘lyozma nusxasidagi ma’lumotlar va 
ishoralar, shuningdek, yozish usullari va ularning nazariy tuzilishi, Fazl ibn 
Ahmad ibn Xalfning Xurosondan va beshinchi asrning birinchi yarmidagi 
odamlardan bo‘lganini tasdiqlaydi. 

Dissertant fikricha, XI-XII asrdagi ilm-fan, madaniyat, ijtimoiy-iqtisodiy 
voqeyliklar haqidagi ma’lumotlar uch, to‘rtta shoir va olimlar ijodida namoyon 
bo‘lishi o‘sha davrdagi islohotlarni ko‘rsatish uchun yetarli emasligidan dalolat 
beradi. Chunki, Fazl ibn Ahmad va shunga o‘xshagan allomalarning jahon ilm 
faniga qo‘shgan hissasini keng xalq ommasiga tanishtirish hamda ularning 
g‘oyalarini zamonamiz yoshlarining kamolotiga ta’sir qiladigan ta’limoti bilan 
tanishtirsh muhim ahamiyat kasb etadi.  

پس از سدهٔ نهم نیز که تدبیر صفويان اقتضا می کرد هنرورزان و سخنوران و اهل حرفه و پیشه و 

هند کوچیدند و زبان و فرهنگ  از هرات، بعضا به شبه قاره  -اصناف بازار خراسانی و غیر خراسانی 

و خانهٔ وجودشان   خاورانی را به آن ديار بردند و شکوفا کردند و عده ای به آسیا میانه و ترکستان رفتند 

و   عمارت کردند و بسیاری نیز به تبريز و اصفهان کوچانده شدند  -که زبان و فرهنگ خاورانی بود  -را 

مصاديق زبان و فرهنگ خاورانی را در آن جايها گسترانیدند و حتی به سوی آسیا صغیر روانه شدند و 
 چیزی را که با بهاء ولد و محقق ترمذی و مولوی بلخی به آنجا رفته بود روايی بیشتر بخشیدند.13

Mazmuni: XII asrdan keyin olimlar, shoirlar, hunarmandlar va turli kasb 

egalari Hirotdan Hind qit’asiga ko‘chib o‘tdilar. Ular ilm-fan va madaniyatni 

o‘sha yurtlarga olib borib, uni rivojlantiradilar. Ba’zilari O‘rta Osiyo va 

Turkistonga borib, ilm-fan va madaniyatga asoslangan o‘z “borliq uylarini” barpo 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی. 9

ص18م.  1993-ه.ش1371  
10 Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Муҳаммад ибн ал-Футий. “Талҳис маърифат ал-рижъал”// Нажиб Мойил 

Ҳаравий тарж. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. – Б. 37. 
11 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 20. 
12 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 21. 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  13

ص19م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



15 

qiladilar. Ko‘plari Tabriz va Isfahonga ko‘chib o‘tdib u yerda ham ilm-fan 

rivojiga o‘z hissalarini qo‘shadilar. Hatto kichik Osiyoga borib, avval Bahouddin 

Valad, Muhaqqiq Termiziy va Jaloliddin Balxiy tomonidan islomiy ilmlarni 

rivojiga keng imkoniyat yaratdilar. Ba’zi ta’limotlarda mutakallim “Hakim”, “al-

Hakim al-Fozil” (ya’ni, fazilatli donishmand) sifatida tilga olingan. 

XI asrning oxiri XII asrning boshlarida Xurosonda maʼnaviyat, ilm, falsafa, 

sheʼriyat va madaniyat rivojlangan. Diniy ulamolar, faylasuf va tarixchilar, 

muhandis va mutakallimlar beshigi boʻlgan. Shu nuqtayi nazardan ham Fazl ibn 

Ahmadni uygʻonish davrining namoyondasi sifatida taʼkidlash mumkin. Xuroson 

madaniyati moʻgʻullar istilosi bilan tugamadi, balki oʻzgardi, moslashdi va yangi 

shakllarda davom etdi. Tarixni faqat vayronaliklar orqali koʻrish – madaniyatning 

tiriklik tabiatini unutishdir. Moʻgʻullar istilosi Xuroson uchun ogʻir sinov 

boʻlgan, ammo u bu sinovdan oʻtib, yangi davrga oʻz ruhiy va madaniy yukini 

olib kirgan. Saljuqiylar davlatida ilm-fan va madaniyat rivojlangan. Ayniqsa, 

Eron, Iroq va Movarounnahrda madaniy yuksalish yuqori boʻlgan. Nishopur, 

Isfahon, Basra, Hirot, Marv, Buxoro, Samarqandda madrasalar bunyod qilingan. 

Xususan, 1067-yilda Nizomulmulk qurdirgan Bagʻdoddagi Nizomiya madrasasi 

butun jahonga mashhur boʻlgan. Nizomulmulk davlatni boshqarish asoslari 

haqida “Siyosatnoma” asarini yaratgan. Nizomiy Ganjaviy, Jaloliddin Rumiy, 

Saʼdiy Sheroziy, Umar Xayyom fors sheʼriyatining soʻnmas durdonalarini 

yaratishgan. Muhammad Gʻazzoliy, Fariduddin Attor, Xoja Yusuf Hamadoniy 

kabi islom ulamolari va soʻfiylar ijod qilishgan. 

Dissertatsiyada keltirilishicha, mutakallimning “Iddat ul uqul va umdat ul 

ma’qul” (Aqllar uchun vosita va aqliy haqiqatlar uchun asos) risolasi 161 betdan 

iborat bo‘lib, birinchi qismi 78-sahifasida fоrs tilida, 79-betdan boshlab esa arab 

tilidagi ma’lumotlar berilgan. Muqaddima qismida muallifning hayot yo‘li, 

madaniyat, til uslubi hamda asar nusxasi haqida fikrlar keltirilgan. Risolaning 

matni gohida falsafachilarga ayniqsa, yunon falsafasiga, gohida mo‘tazilaga va 

ba’zan Abu Sahl Masihiy kabi shaxslarga bo‘lgan tanqidlari va ishoralari uning 

falsafiy va kalomiy (aqida ilmiga oid) tushunchalardagi mustahkam bilimi va 

qat’iyatini ko‘rsatadi. “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” risolaning kirish 

qismida Alloh taoloning vahdoniyatining tahqiqi, olamning hudus ekanligi (ya’ni, 

paydo qilinganligi) ning isboti ma’od (ya’ni, qayta tirilish) ning isboti tahlil 

etilgan va yozilgan:  

نگاهی تخصصی فضل بن احمد به مسائل کلامی و مباحث فلسفی، سبب شده است تا وی به فلسفه  

و کلام ديد و نگره ای انتقادی داشته باشد. از رسائل او بر می آيد که وی هرگز مبهوت و مرعوب 

شین نشده است. آنجا که حکیمان و منجمان پیشین نتوانسته اند دلیلی  شهرت و قبول حکما و دانشمندان پی

در پشت مفاهیم و مصطلحاتشان بگزارند، فضل بن احمد ناتوانی و عجز آنان را نموده است، و آنجا که 

نظر و رأی آنان مدلل و مبرهن بوده، وی از آنان تبجیل کرده و دلايل آنان را روشنتر تبیین نموده 
 است 14

Mazmuni: Fazl ibn Ahmadning kalomiy va falsafiy masalalarga 

mutaxassisona yondashuvi uning falsafa va kalomga tanqidiy nazar bilan 

qarashini ta’minlagan. Uning risolalari shuni ko‘rsatadiki, u hech qachon avvalgi 

 
14 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 20. 



16 

hukmdorlar yoki ulamolarning shuhrati va qabul qilingan fikrlari bilan maftun 

bo‘lmagan va cho‘chimagan. Qachonki oldingi hukmdorlar va munajjimlar o‘z 

tushuncha va atamalari uchun yetarli dalil keltira olmagan bo‘lsalar, Fazl ibn 

Ahmad ularning ojizligini aniq ko‘rsatgan. Shunday bo‘lsa-da, qachon ularning 

fikr va qarashlari asosli va dalillar bilan quvvatlangan bo‘lsa, u ularni hurmat 

bilan zikr etib, ularning dalillarini yanada ravshan va mukammal tarzda 

tushuntirgan. Demak, mutakallim risolada barcha allomalarning har bir fikrini 

hurmat bilan qarshi oladi, ammo ularni mutlaq haqiqat sifatida qabul qilmaydi. 

Fazl ibn Ahmad dalilsiz fikrni tan olmaydi, ammo isbotlangan fikrga hurmat 

ko‘rsatadi va uni o‘zining uslubi bilan yanada ochadi hamda rivojlantiradi. 

Bunday yondashuv esa olimning shunchaki tanqidchi emas, balki ilmni davom 

ettiruvchi, tahlil qiluvchi hamda rivojlantiruvchi muallif ekanini bildiradi. Fazl 

ibn Ahmad falsafiy va kalomiy muammolarni yechishda aqliy dalillardan 

foydalangan. Mutakallim nafaqat diniy manbalarga, balki mantiq va aqliy 

dalillarga ham asoslangan. Masalan, Fazl ibn Ahmad sofistlar va hashviylarning 

da’volariga qarshi chiqib, ularning fikrlarini aqliy dalillar bilan rad etgan.  

Abu al-Maoliy ustozi haqida “Hakim”, “ulug‘ donishmand”, “karami keng”, 

“fikri yuksak” 15  deb ta’rif bergan, bu nafaqat ilmiy salohiyat, balki shaxsiy 

fazilatning yuqori darajada ekanligini bildiradi.  

Dissertant fikricha, Fazl ibn Ahmadning risolasidagi eng muhim jihatlaridan 

biri – muammolarni ilgari surish va ularni tahlil qilishda ilmiy uslub va tajribaga 

tayanganidir. Mutakallim mavjud bilimlarni tahlil qilishda ilmiy-metodologik 

yondashuvga eʼtibor bergan. Ayniqsa, falsafa va kalom ilmidagi murakkab 

masalalarni faqat aqliy va falsafiy uslubda emas, balki diniy, huquqiy va tarixiy 

asoslar bilan ham yoritgan. Fazl ibn Ahmadning ilmiy yondashuvi unga turli 

fikrlar va ilmiy maktablar orasidagi tafovutlarni anglash imkonini bergan. 

Ayniqsa, “Iddat ul uqul” risolasi quyidagi fikrni keltiradi: “Mening fikrimcha, 

agar biron bir fikr, nazariya yoki xulosa aqlga va mantiqqa toʻgʻri kelmasa, u 

hukm nuqtayi nazaridan maqbul boʻlmasligi mumkin” 16 . Mutakallim har bir 

fikrga, ayniqsa diniy yoki falsafiy bahslarga nafaqat aqliy, balki axloqiy, ijtimoiy 

va ruhiy jihatdan ham yondashgan. Bu jihat Fazl ibn Ahmadni oʻz davridagi 

mutakallimlardan ajratib turadi. 

Tadqiqotda Fazl ibn Ahmad oʻrta asr uygʻonish davrida kalomiy ilmlarni 

tushungan va ularni oʻzlashtirgani, Gʻazzoliy (vaf. 505) va Shahrastoniy (vaf. 

548) singari kalom va falsafa namoyandalari bilan zamondosh boʻlganligi qayd 

etiladi. Mutakallim “Iddat ul-uqul” risolasida Allohning yagonaligi, olamning 

boshlanishi va oxirat haqidagi mavzularni mantiqiy-falsafiy dalillar orqali 

tushuntirgani mutakallimning oʻsha davr kalomiy-falsafiy metodlarni puxta 

bilganidan dalolat beradi. Risola nafaqat diniy muhokama, balki mantiqiy va 

falsafiy tafakkur namunasidir. Bu esa u yashagan davrda kalom ilmi qanday 

chuqurlashganini, qanday usullar bilan boyiganini koʻrsatadi.  

 
15 “ABU`L-MA`LI”. Encyclopedia Iranica, I/3. - PP. 334-335.  
16 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 21. 



17 

Mutasavvif falsafani toʻgʻridan-toʻgʻri qabul qilmaydi, balki shariat 

qonunlari asosida uning qaysi jihatlari toʻgʻri, qaysilari notoʻgʻri ekanini ajratib 

koʻrsatgan. U quyidagi uch bosqich asosida falsafiy muammolarni ochib bergan: 

Birinchi, tanqidiy yondashuv. Yaʼni, mutakallim antik yunon faylasuflari 

(masalan, Aristotel, Platon) va oʻz zamonasidagi munozara ahli (muqallidlar, 

doʻstona qabul qiluvchilar yoki ortiqcha jadalchilar)ga tanqidiy yondashadi . Bu 

uning taqlidga emas, tafakkurga asoslangan maktab vakili ekanini koʻrsatadi. 

Ikkinchi, islomiy aqidani falsafiy mantiq bilan uygʻunlashtiradi. Yaʼni, 

alloma Xudoning mavjudligi, olamning hodusligi, ruhning abadiyligi va oxiratni 

nafaqat rivoyatlarga, balki mantiqiy-falsafiy usullar orqali isbotlagan. Bu 

yondashuv Gʻazzoliy va Ibn Rushd oʻrtasidagi ilmi uslubga yaqin boʻlib, falsafa 

va din oʻrtasidagi nisbatni anglashga intiladi. 

Uchinchi, shariat qonunlari asosida falsafani farqlash. Yaʼni, Fazl ibn 

Ahmad falsafani koʻr-koʻrona qabul qilmaydi, balki shariat qoidalari asosida 

uning qaysi jihatlari toʻgʻri, qaysilari notoʻgʻri ekanini ajratib koʻrsatgan. Bu esa 

uni diniy tafakkurni chuqur bilganligi hamda tanqidiy aql asosida tahlilga ega 

mutakallim sifatida taqdim etadi.  

Fazl ibn Ahmad taʼlimotidan quyidagi uch usulni: ilmiy tanqid madaniyati; 

ilmga nisbatan tanqid, shaxsga nisbatan hurmat; xatodan oʻrnak olish.  

Dissertant mulohazalariga ko‘ra, Fazl ibn Ahmadning tadqiqot usuli 

mantiqqa asoslangan tanqidiy tahlil, ehtiyotkorlik, ilmiy merosga hurmat va 

mustaqil fikrlash bilan xarakterlanadi. Fazl ibn Ahmadning tadqiqot usuli uning 

ilmiy va falsafiy yondoshuvidagi aniqlik va mukammallik bilan ajralib turadi. 

Fazl ibn Ahmad falsafiy va kalomiy muammolarni yechishda aqliy dalillardan 

foydalangan. Mutakallim “Iddat ul uqul” risolasida Allohning yagonaligi, 

olamning boshlanishi va oxirat haqidagi mavzularni mantiqiy-falsafiy dalillar 

orqali tushuntirgani mutakallimning oʻsha davr kalomiy-falsafiy metodlarni puxta 

bilganidan dalolat beradi.  

Uning “Iddat ul-uqul” risolasi inson tafakkuri va ilmning haqiqiy mohiyatini 

anglashga qaratilgan asardir. Unda muallif ilmni faqat bilim emas, balki 

insonning maʼnaviy kamolotiga yetaklovchi nur sifatida talqin qiladi. 

Muammolarga ilmiy va axloqiy yondashuv, uning falsafiy qarashlarining yuksak 

darajasidan darak beradi.  

Dissertatsiyaning ikkinchi bobi “Fazl ibn Ahmadning ontologik 

qarashlarining o‘ziga xos xususiyatlari” deb nomlanib, ushbu bobda uning 

ontologik qarashlari qiyosiy tahlili amalga oshirilgan va nur va harakat masalasi 

tadqiq etilgan. 

Borliqning mohiyati, cheksizligi va inson hayotining unga bog‘liqligini 

o‘rganish falsafaning mazmunini tashkil qiladi. Bu muammolar barcha  

faylasuflarini qiziqtirib kelgan.  

Tadqiqotda Fazl ibn Ahmadning “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” (Aqllar 

uchun vosita va aqliy haqiqatlar uchun asos) risolasidagi Yaratuvchining 



18 

vahdoniyatini (yakkaligi), borligi, maxluqlarning sifatlari va alomatlaridan 

pokligi tahil qilinib, keltirilgan quyidagi o‘nta hujjat17 izohlangan:  

Birinchi hujjat vujud al-mutlaq (umumiy mavjudlik)dir. Chunki vujud: 

vojib, koin (imkoniyatli) va imkonsizga bo‘linadi. Olamning vujudini vojibligi 

uning paydo bo‘lganini isbotlash o‘rnida keladi. Olam - azaliy va mavjudligi 

vojib (shart) bo‘lgan zotga muhtoj bo‘ladi. Bu Zot olamning vujudga kelishiga 

sabab bo‘ladi. Agar vojib al-vujud (mavjudligi shart) bo‘lgan zot unga sabab 

bo‘lmasa, olamning mavjudligi ma’dum (yo‘q)ligidan yaxshiroq bo‘lmaydi. 

Demak, Fazl ibn Ahmad ta’limoti moturudiya mutakallimlarning “vujud” 

masalasida umumiylikka ega hisoblanadi. Ya’ni, vojib ul-vujud (mavjudligi 

shart) bo‘lgan Zot olam mavjudligining sababidir.  

Ikkinchi hujjat – olam mohiyati majmu’sida yagona narsaga yonma-yon 

bo‘lgan ko‘p narsalarning mavjudligi, bu ko‘p narsalarning birini ikkinchisiga 

sabab qilish imkonsiz bo‘ladi. 

Uchinchi hujjat – umumiy olam mavjudotlarini tarkib topishi va tuzilishidir. 

Chunki borliqning tarkibi hamda tuzilishi vojib (shart) bo‘lgan oliy Zotga muhtoj 

bo‘ladi. Fazl ibn Ahmad borliqning mavjudlik shakllariga alohida e’tibor qaratib, 

asosiy oraz (mohiyat) sifatida “vojib” (Xudoning mavjudligi zaruratini) qo‘yadi. 

To‘rtinchi hujjat - butun olam jismlarini o‘z ichiga olgan harakatdir. Chunki 

jismning harakatlanuvchi va harakatlantiruvchi bo‘lishi imkonsizdir, xuddi uning 

ham bajaruvchi va qabul qiluvchi bo‘lishi imkonsiz bo‘lganidek. Shunday ekan, 

jism - quvvatining nihoyasi bo‘lmagan bir harakatlantiruvchiga muhtoj bo‘ladi. 

Beshinchi hujjat - butun olamning jismlarini tutib turuvchi fasllar (ya’ni, 

farqlovchi belgi)dir. Olam jismlarining ba’zi predmetlari ba’zilaridan ajraladi. 

Chunki fasl tirik jonning mohiyati va haqiqatiga kirmaydi. Har bir narsani 

ma’lum vaqtdagi holati uning mohiyatiga kirmaydi.  

Oltinchi hujjat - barcha jismlar shakli to‘ldiruvchi oraz (rang, soya va 

harakatga o‘xshash)lardir. Fasl bilan oraz o‘rtasidagi farq olovning issiqligi, 

suvning namligi, qarg‘aning qoraligi va kiyimning oq rangidan ma’lum bo‘ladi. 

Ularning birinchisi jismlar uchun zaruriy bo‘lib, ikkinchisi esa to‘ldiruvchi 

hisoblanadi.  

Yettinchi hujjat - butun olamdagi tartib, tizim va hukmlardan iboratdir. 

Chunki jismni bir shakl va ko‘rinishga keltiruvchi, jism o‘z zotida muhtoj 

bo‘lgan barcha xususiyatlarni beruvchi dono va hikmatli Yaratuvchi bo‘lmasa, bu 

imkonsizdir. Bu olam jismlarida, oddiy va murakkab narsalarda ham yaqqol 

ko‘rinib turibdi. 

Sakkizinchi hujjat - hayot, o‘sish, paydo bo‘lish, nasl qoldirish barcha 

hayvonlaru o‘simliklarda joriy bo‘lishi haqidadir. Chunki ulardan har bir 

mavjudot shunday nozik va ajoyib yaratilgan-ki, uning ajabtovur tuzilishi aql 

egalari uchun hayratomuzdir. Koinot mezonlari inson borlig‘ini o‘lchashga 

yaramaydi. Inson borlig‘i makonda cheklangandir.  

To‘qqizinchi hujjat - dunyodagi barcha mavjudotlar tabiatida hukmron 

bo‘lgan o‘zgarish va almashinuv haqida. Shunday qilib, ular orasidagi biror narsa 
 

فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  17

ص96م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



19 

bir lahza ham o‘zgarmasdan turmaydi. Borliqning mavjudligi undagi o‘zgarishlar 

bilan belgilanadi. Agar o‘zgarish bo‘lmasa, borliqning bor yoki yo‘qligi 

noma’lumligicha qolar edi.  

O‘ninchi hujjat - olamning o‘z mohiyatida, kuch-qudratida va 

davomiyligida chegaralangan bo‘lishi uning cheksizlikdan holi bo‘lgan qudrat va 

kuchga ega Zot tomonidan yaratilganiga dalildir.  

Dissertant Fazl ibn Ahmad ta’limotida olam vojib, koin (imkoniyatli) va 

imkonsizga bo‘linib, bu olam azaliy, mavjudligi vojib bo‘lgan Zotga muhtoj 

bo‘lishini ta’kidlagan. Olam javhar va orazdan iborat. Araz o‘z vujudida javharga 

muhtoj hisoblanadi. Jumladan, mutakallim olamning cheklanganligini tahlil qilib 

har qanday cheklangan mohiyat cheklangan quvvatga ega bo‘lishga majburdir, 

deb quyidagi ikki dalilni keltiradi:  

- mavjudligining oxiri yo‘q, chunki uning avvali yo‘qdir. Uning mavjudligi 

va boqiyligi abadiydir. Chunki Uning mavjudligi azaliydir. Uning qadimligi 

undan yo‘qlik oldin o‘tmaganini isbot qiladi.  

- hozir aylanib turgan falakning aylanishidan – uning aylanishlari 

nihoyalanadigan avvalgi aylanish mavjudligi o‘z isbotini topdi. Demak, falak 

chegaralangan va nihoyalanadigan narsa bo‘lsa, uni mavjudligini avvali 

bo‘lmagan va unga yo‘qlik o‘tmagan Azaliy paydo qiluvchi Zot aylantiradi. 

Mana shu – olamni hodisligi borasida kalom ilmi olimlari e’tiborga oladigan va 

tayanadigan dalildir18. 

Abu Sahl Masihiy haqida shunday ta’rif berilgan: “Hikmatda so‘zi e’tiborli 

bo‘lgan shaxs, lekin nur haqidagi qarashlarida u xatoga yo‘l qo‘ygan. Uning 

xatosi shundaki, u nurga na javhar (substansiya) va na araz (aksidensiya) deb 

ta’kidlaydi”. Bu fikrni u quyidagi dalillar bilan asoslaydi: 

- nur araz emas, chunki agar u araz bo‘lganida, uning bir joydan ikkinchisiga 

ko‘chishi mumkin emas edi. Ammo quyosh nuri o‘z markazidan yer yuzining 

markazigacha o‘tadi. 

- nur jism ham emas, chunki agar u jism bo‘lganida, havoda parchalanib 

ketishi kerak edi va u quyoshdan chiqqan vaqtda, o‘z manbaidan oqib 

tushayotgan suv kabi parchalanib yoki tarqalib ketgan bo‘lardi. 

- nur javhar (jismning mohiyati) emas, chunki agar u javhar bo‘lganida, 

bekor va yo‘q bo‘lib ketmasdi. Agar nur javhar bo‘lganida edi, masalan, bir 

uydagi yorug‘lik yoriqchadan (tirqishdan) tushganda, o‘sha nur uyda qolib 

ketardi va o‘sha yerda to‘xtab, harakatlanmasdi. 

Dissertatsiyada Fazl ibn Ahmad borliqni mavjudlik shakllari bo‘lgan 

harakat, o‘zgarish, fazo va vaqt masalalarini alohida e’tibor qaratib falsafiy tahlil 

qilgani asoslab berilgan. Mutakallim fikricha, harakat quyidagi uch turga 

bo‘linadi:  

وع است نوع اول طبعى نوع دوم حیوانى كه  ان را  ارادى خوانند  نوع  سیم  جنس حركت سه ن 

قسری  مثال حرکت طبیعى  همجو حرکت آب که از بالا  زير ايد وبه مركز خوش باز شود  جون  در 

یر  مرکز  قرار گرفت  از انجا حركت نکند  الا به قهر و مثال حرکت حیوانی همجون  حرکت انسان  و غ 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  18

ص 107م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



20 

ان که  جنبش او از برای جر منفعت  باشد   اما از برای دفع مضرت  وجون  مقصود  او  حاصل كشت 

19.ساکن شود و هم حرکت به قهر موجود است 
 

Birinchisi, tabiiy harakat – bu harakat tabiiy ravishda amalga oshadi. 

Masalan, suvning yuqoridan pastga tomon harakat qilishi. Suv o‘z markaziga 

yaqinlashganidan so‘ng, o‘z o‘rnida qimirlamay turib qoladi, faqat zo‘rlik bilan 

harakatga keltirilishi mumkin. 

Ikkinchisi, hayvoniy harakat (ixtiyoriy) – bu harakat iroda asosida amalga 

oshiriladi. Masalan, inson yoki boshqa hayvonlarning manfaat topish yoki 

zarardan qochish maqsadida qilgan harakatlari. Bu harakat orqali maqsadga 

erishilganida, jism yoki inson to‘xtaydi. 

Uchinchisi, majburiy harakat – bu harakat, majburiyat yoki tashqi ta’sir 

sababli amalga oshiriladi. 

“bilginki, jismni tashkil qilgan javhar (yaʼni, sabab) uch qismga boʻlinadi:  

1. Modda. (yaʼni, materiya ) 

2. Suvrat (yaʼni, shakl). 

3. Bu ikkisidan murakkab (tuzilgan) boʻlgan narsa20. 

Modda javhardir, chunki u javharni qabul qiladi. Suvrat ham javhardir, 

chunki u javharni tutib turuvchidir. Ikkisidan murakkab narsa ham javhardir, 

chunki javhar javharsiz hosil boʻlishi amri maholdir. 

Dissertatsiyada Fazl ibn Ahmad Abu Sahl Masihiyning nurni na araz 

(atribut), na javhar (modda) degan fikrini tanqid qilib, aqliy dalillar orqali 

nurning araz ekanligini qatʼiy isbotlagani keltirilgan. Mutakallim taʼlimotida 

biror jismdan nur chiqsa, biron-bir rangda namoyon boʻlishi mumkin. Shu vaqtda 

bu jism boshqa bir jism bilan muqobil kelsa, ikkinchisi bu nurni hosil qiladi, 

lekin buning oʻzi havo orqali amalga oshadi. Fazl ibn Ahmad taʼlimotida nurning 

paydo boʻlishi jismlardagi nur Vohib as-suvar (yaʼni Alloh) tomonidan paydo 

qilinadi. Bu jarayon quyosh sharining muqobil turishi, yaʼni bir xil turishi bilan 

amalga oshadi. Vaqtsiz paydo boʻladi. Shu sababli, nurning jismdan jismga 

oʻtishi emas, balki havo orqali jismlarda paydo boʻlishi arazning tabiatiga xos 

jarayon sifatida tushuntiriladi.  

Dissertant mulohazalariga ko‘ra, Fazl ibn Ahmad olamning murakkab 

(tuzilgan)ligini, har bir paydo boʻlgan narsa paydo qiluvchiga muhtoj, xuddi har 

bir tuzilgan narsa tuzuvchiga muhtoj boʻlganidek, degan g‘oyalarini muhim 

ahamiyatga ega. Mutakallim olamning chekliligi va cheksizligi, uning tuzilishi 

tamoyillari va oʻzgarish xususiyati haqidagi masalalarni yechishda 

faylasuflarning qarashlarini panteistik nuqtai nazaridan tahlil qildi. Mutakallim 

taʼlimotida makon jismni atrofini oʻrab turgan sirti(yuzasi) boʻlib, haqiqiy makon 

boʻlishi uchun toʻrtta xususiyatga, yaʼni ikki jism hech qachon bir makonda bir 

vaqtning oʻzida joylasha olmasligi, unda yuqori va past qismga ega boʻlishi, 

jismning koʻchishi taʼsir qilmasligi hamda jismni qamrab olishni falsafiy tahlil 

qilgan. 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  19

ص68م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  20

ص85م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



21 

Dissertatsiyaning uchinchi bobi “Mutakallim ta’limotida inson va aql 

masalasining falsafiy tahlili” deb nomlanib, ushbu bobda Fazl ibn Ahmadning 

tana va ruh aloqadorligiga oid qarashlarining oʻziga xosligi hamda aql masalasiga 

doir g‘oyalari falsafiy tahlil etilgan.  

Fazl ibn Ahmad tanani insoni kamolotga eltish yo‘lida vosita deb 

tushuntiradi. “Nafs jismni harakatga keltiruvchi va unga hayot bag‘ishlovchi 

asosiy manbadir. Nafs jism bilan vaqtinchalik aloqada bo‘ladi va uni boshqaradi, 

ammo jismdan ajralganda ham uning mohiyati saqlanib qoladi21. Inson ruh va 

badandan tashkil topgan borliq, bo‘lib, uning ruhi “ilohiy ruhdan” va “rabboniy 

amr”dan, badani esa “tuproq” va “balchiq” dan tashkil topgan. Latoif ruh jism 

bo‘lgan badanga kirgach, moddiy unsurlarning unga ko‘rsatgan ta’sirlari 

natijasida asl sofligiga ziyon yetkazganligidan va inson kamoloti faqatgina 

ruhning sofligini muhofaza qilish orqali mumkinligi va ruhning badan ustidan 

g‘alaba qozonishi uchun chora-tadbirlar ko‘rish tasavvufning g‘oyasidir22. 

Tadqiqotda Fazl ibn Ahmadning nafs abadiyligini falsafiy tahlili: “nafs jism 

kabi halok bo‘lmaydi. Jism moddiy bo‘lib, o‘limga mahkum bo‘lsa-da, nafs 

ma’naviy javhar bo‘lgani sababli, o‘limdan keyin ham mavjud bo‘lishda davom 

etadi. Bu uning abadiyligi va ma’naviy kamolotini isbotlaydi”23, - sharhlangan. 

Demak, Fazl ibn Ahmad nafsning javhariy mohiyatini va uning jismga nisbatan 

ustunligini ko‘rsatib beradi. Nafs jismga bog‘liq bo‘lmagan, abadiy va ma’naviy 

mohiyatga ega ekanligi ta’kidlanadi. Zero, Alloh: “Eslang, Rabbingiz 

farishtalarga degan edi: “Albatta men loydan bir bashar Yaratguvchidirman. Bas, 

qachonki, uni rostlab, unga O‘z ruhimdan puflaganimdan so‘ng, unga sajda 

qilgan holingizda yiqilingiz!” 24  (Sod, 71-72-oyatlar). Oyatda jasadning loy-

tuproqqa, ruhning olamlar Parvardigoriga mansubligi eslatilyapti. Bu o‘rinda ruh 

va nafs(jon) bildirgan ma’no bittadir. Xulq nafs (jon)ga mustahkam o‘rnashgan 

hay’at (holat) bo‘lib, bu hay’atdan hech bir ikkilanishlarsiz, mashaqqatsiz, o‘y-

fikrlarga hojat sezilmasdan, osongina fe’llar sodir bo‘ladi. Mutakallim fikricha, 

“jismning asli to‘rt unsur — tuproq, suv, havo va olovdan iboratdir. Xuddi shu 

qiyosga ko‘ra, nafsning ham bir asosi bor. Agar bu asos bo‘lmasa, nafs 

shakllanmasdi. Shuningdek, uning mavjud bo‘lishini tasavvur qilish, bu asos 

mavjud bo‘lmaganida, mumkin emasdir. Bu xuddi jismni to‘rt unsursiz tasavvur 

qilish mumkin emasligi kabidir”25. 

Fazl ibn Ahmad nafsning javhariy mohiyatini va uning jismga nisbatan 

ustunligini koʻrsatib beradi. Nafs jismga bogʻliq boʻlmagan, abadiy va maʼnaviy 

mohiyatga ega ekanligi taʼkidlanadi. Mutakallim taʼlimotida nafsning jism bilan 

birikishining qanday ekanligi savol tariqasida berib oʻzi javob berishga harakat 

qiladi.  Agar bir kishi savol bersaki, nafsning jism bilan hodis (paydo boʻlganlik) 
 

فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  21

ص92م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
22 Моҳир Из. Тасаввуф. –Истанбул., 1969. – Б.73. 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی.  23

ص66م.  1993-ه.ش1371   
24 Қуръони карим маъноларининг таржимаси. / Таржима ва изоҳлар муаллифи: Абдулазиз Мансур. – 

Тошкент: “Тошкент ислом университети”, 2001. – Б.457 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  25

ص93م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



22 

boʻlishi qanday boʻladi? Javob beramiz: “Hodislik” soʻzi ikki narsani oʻz ichiga 

oladi: biri muvjad (yaratilgan), ikkinchisi muvjad fiyh (unda yaratilgan). 

Savolning shakli aynan shudir. Endilikda, nafs hodisdir, yaʼni yaratilgan, va 

uning muvjad fiyhi – jismdir. Ularning sababi esa muhdis, yaʼni yaratuvchidir. 

Shuningdek, jism uning yaratilishiga sabab boʻlsa, nafsning yaratilishi ham shu 

dunyoda sodir boʻladi26.  

Dissertant fikricha, mutakallim inson tana va ruhining vazifasini anglashi 

hamda pok holda saqlab Alloh huzuriga qaytishini ochib beradi. Jismning tarkibi 

buzilganda, nafs va jismning har biri o‘z asliga qaytishi kerak. Bu ajralish 

holatida har birining asliga qaytishi ham aql va idrok bilan yuz beradi. Alloh 

biluvchiroqdir. Inson bu tuproq olamida musofir ekanliklarini hamda komillik 

talabida kelganliklarini bilmaydilar. Bilmaganlaridan keyin kamolotga 

erishmasdan, qorin shahvati, jimo’ shahvati ularni yo‘ldan ozdirib, o‘ziga jalb 

etadi. Demak, insonning avvali (asosi) bir javhar (substansiya, mohiyat)dir va 

insonda birin-ketin mavjud bo‘ladigan barcha narsalarning hammasi o‘sha 

javharda mavjud bo‘lib, ularning har biri (ulg‘ayish jarayonida) zohir bo‘ladiki 

a’zolar xoh ichki, xoh tashqi bo‘lsin, javhar yoki oraz (tashqi belgilar, 

aksidensiya) bo‘lsin, barchasi nutfada mavjuddir va nutfada insoniy kamolotga 

kerakli hamma narsa bor, bularning hammasi uning o‘zi bilan birga va o‘zidan 

hosil bo‘ladigan (xossalar)dir. Inson nutfasi kichik olamning birlamchi javhari 

(asosi)dir va kichik olamning zoti (o‘zligi) hamda urug‘idir. Zero, ishq olami 

kichik olamdir, nutfa o‘z-o‘ziga oshiqdir, o‘z jamolini ko‘rishni, sifatlari, 

ismlarini mushohada qilishni xohlaydi. (Shu bois) tajalliy etishni istab, fe’l 

(harakat) sifatini olib, aralash holatga kiradi. Ijmol (yaxlitlik) olamidan tafsil 

(bo‘linish) olamiga o‘tishga intiladi va ko‘plab suratlar, shakllar, ma’nolar, nurlar 

ko‘rinishida zohir bo‘lgisi keladi, toki uning jamoli ko‘rinib, sifat va ismlari, fe’l-

atvor, xislat-xususiyatlari namoyon bo‘ladi. 

Tadqiqotda Fazl ibn Ahmad ta’limotida aqlga oid qarashlari to‘qqiz asosiy 

qismga bo‘lib ochib bergan.  

1. Miqdor. Ya’ni, unda miqdoriy va sifatiy o‘zgarishlar yuz berib turadi. 

“Har qanday mavjud ashyo, - deydi alloma, - muayyan miqdor va muayyan 

sifatga egadir; 

2. Sifat, ya’ni, rivojlanayotgan sistema kompleks va yaxlit o‘zgarishi 

natijasida bir miqdoriy va sifatiy holatdan boshqa o‘zgargan miqdoriy va sifatiy 

holatga o‘tadi.   

3. Munosabat, ya’ni, insonlar o‘rtasidagi o‘zaro fikr almashinuv jarayoni 

bilan bog‘liq.  

4. Makon, ya’ni, “masofa”, “uzunlik”, “o‘rni”, “ko‘lami”, “miqyosi”, 

“makoni”, “balandligi”, “eni”, “bo‘yi”, “past”, “yuqori”, “quyi” singari fazoga 

oid tushunchalarni tafakkur qiladi. 

5. Zamon, ya’ni, aqlning “lahza”, “payt”, “davr”, “zamon”, “fasl”, “kecha”, 

“bugun”, “ertaga”, “oldin”, “hozir”, “o‘tmish”, “kelajak”, “azaliylik”, 

“abadiylik”, “mangulik” kabi vaqtga oid tushunchalarga duch kelishi. 
 

فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  26

ص39م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



23 

6. Holat, ya’ni, insonning turli xil vaziyatlardagi chiqarilgan xulosalari. 

7. Qobiliyat, ya’ni, inson umumiy bilish qobiliyatiga egadir hamda ayrim 

narsalar haqida: u foydali yoki zararli narsani qilishi lozimmi yoki lozim 

emasligi, bu xavflimi yoki xavfsiz, yaxshimi yoki yomon ekanligi haqida o‘ylab 

ko‘rish qobiliyatiga egadir. 

8. Amal, ya’ni aql ilmning aniqligi va amallarining bir-biriga qarama-qarshi 

emasligini, fikr obyektini oddiy qismlarga bo‘lib, har birini alohida o‘rganishni, 

keyin esa fikr harakatini soddadan murakkabga tomon borishini taqozo etadi. 

9. O‘zaro ta’sir, ya’ni, o‘zgarish va taraqqiyot bilan bog‘liq. 

Bularning har biri aqlga xos umumiy tushunchalar bo‘lib, ularni “jins” deb 

ataydilar. Bu to‘qqiz qism birgalikda to‘qqiz oliy jinsni tashkil etadi. Agar shu 

joyga javhar tushunchasini ham qo‘shsak, unda bu o‘n jinsga aylanadi. Shu o‘n 

jins asosida osmon va yulduzlar, to‘rt unsur, yuqori samoviy ta’sirlar, konlar, 

o‘simliklar va h.k. vujudga kelgan27.  

“Uni (ya’ni, malakut olami) aqlga mos va mustahkam tarzda yaratdi va 

bunyod etdiki, unda aqlan, hissiy va shaklan hech qanday ziyoda yoki kamchilik 

ko‘rinmas. U to‘liq va komil holatda bo‘lib, unda hech qanday nuqson yoki 

kamchilik bo‘lishi mumkin emas. Masalan, u hamma narsadan avval ham va 

hamma narsadan keyin ham bor Zot bo‘lib, u butun olamni bor qiluvchisidir. 

To‘qqizinchi falakga “Falak ul-mustaqim” deb nom beriladi. Uning zotida hech 

qanday holat o‘zgarishi yoki harakatsizlik ko‘rinmaydi. U doimiy harakatdagi 

to‘g‘ri va davriy harakatga ega bo‘lib, ortiqchalik  yoki kamchilik bo‘lishi 

mumkin emas. Uning buyukligi shunchalikki, u barcha mavjudotlarning 

harakatini ta’minlovchi, falaklar va yulduzlarni harakatlantiruvchi zotdir”28. 

Fazl ibn Ahmad ta’limotida Alloh taoloning hikmati va qudrati bilan olamni 

yaratishi va uning mukammal shakli keltiriladi. “Falak” (kosmos) va “javhar” 

(bundan olam yaratilgan asosiy modda) kabi tushunchalarda, ularning harakati va 

tartibi Alloh taoloning kuch-qudrati bilan amalga oshadi. Mutakallim fikricha, 

aqlni yaratishdan maqsad Allohning mavjudotlar va olamni yaratishi haqidagi 

haqiqatni ko‘rsatishdan iborat. Olam barcha narsa va hodisalar Allohning qudrati, 

hikmatidan kelib chiqadi. Fazl ibn Ahmad tabiatdagi arzimas mavjudotlarning 

masalan, qurt va qurbaqalar kabi suv qa’risi yoki nopok chuqurliklarda paydo 

bo‘lishi, hamda bunday mavjudotlarning yaratilishida Alloh yoki farishtalarning 

roli qanday ekani haqidagi savolni o‘rtaga tashlab, o‘zi javob berishga harakat 

qiladi: 

Birinchidan, ilohiy hikmat va qudrat: Agar bu mavjudotlarning yaratilishini 

Allohga nisbat berilsa, savol tug‘iladi: qanday qilib qudratli va hikmatli 

Allohning bunday “foydasiz” va “arzimas” mavjudotlarni yaratishi mumkin? 

Holbuki, Allohning har bir yaratishi hikmat va maqsadga asoslangan bo‘lishi 

kerak. Islam e’tiqodiga ko‘ra, Allohning yaratishi hech qachon hikmatdan xoli 

bo‘lmaydi. 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  27

ص25م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  28

ص24م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



24 

Ikkinchidan, tabiiy sabablar: Agar bu mavjudotlar Allohning bevosita 

yaratishi emas, balki tabiat qonunlari yoki boshqa vositalar orqali paydo bo‘lsa, 

shunday savol tug‘iladi: tabiatdagi har bir jonzot va obyektning yaratilishida 

ilohiy hikmat va maqsad bormi yoki yo‘q? Bu savol falsafiy va kalomiy 

bahslarga asoslangan bo‘lib, tabiatdagi “arzimas” mavjudotlarning mavjud 

bo‘lishidan hikmat topish, Allohning ismlari va sifatlari bilan bog‘liq jiddiy 

savollar paydo qiladi. Allohning hikmati va qudrati har bir yaratilgan narsani o‘z 

o‘rnida va maqsad bilan yaratganini anglatadi, hatto odamga “arzimas” tuyulgan 

mavjudotlarda ham ilohiy hikmat mavjud.  

Dissertatsiyada Fazl ibn Ahmadning aqliy lazzatlar va hissiy lazzatlar 

oʻrtasidagi farqqa oid: “Hissiy lazzatlar bilan aqliy lazzatlar oʻrtasidagi farq 

shunchalik kattaki, aqliy lazzatlarning eng kichik biri hissiy lazzatlar oldida 

shunday yuqori maqomdadirki, uni tanqid qilishga qiyos qiladigan boʻlsak, bu 

hissiy lazzatlar, goʻyo, johillikdan bahra olish kabi beqadr boʻlib qoladi. Shu 

sababli bir muhaqqiqning quyidagi soʻzlari juda taʼsirlidir: “Oliy malakut bilan 

bogʻlangan baxtiyor insonning lazzati – mutlaq haqiqatni mushohada qilish va u 

haqiqatdan hech narsa kamaymasligidir” 29  fikri keltirilgan hamda nafsning 

maqomi shunday yuksakki, hissiy lazzatlar aqliy lazzatlar oldida hech narsa 

emas. Va bu miqdorda mavzuni yoritish kifoya deb izohlangan.  

Mutakallim talimotida aqliy idrok maʼrifat va falsafiy fikrlarning umumiy 

tushunchasi boʻlib, insonning ularni aniq va toʻliq anglashi uchun aql va fikrning 

aniqligi hisoblanadi. Olamni asosan aql bilan bilish mumkin, lekin buni hamma 

ham tushuna olmaydi. Koʻpchilik insonlar hissiy tarzda qabul qiladi. U ham 

ikkiga boʻlinadi. “Mavjudlik aql hukmlarini idrok etishga bogʻliqdir. Shuningdek, 

mutlaq hissiylik ikki qismga boʻlinadi. Birinchisi, uni jismlar va javohirlar deb 

atashadi. Ikkinchisi, uni araz(sifat) va aʼyon (zot) deb atashadi. Bu umumiy 

tasnifdan keyin har bir qism alohida bayon etiladi. Ular mavjudotlarning turlarini 

tartibga solishda bir fikrga kelishgan” 30 . Shuningdek, ularning mavjudotlarni 

bilishga oid bayonotida hech qanday ziddiyat yoʻqdir. Har qanday shubhali va 

noaniq fikrlar esa, aniq dalillar orqali isbot qilinadi. 

Dissertant mulohazalariga ko‘ra, Fazl ibn Ahmad taʼlimotida jism oʻzini oʻzi 

harakatlantira olmaydi. Agar jism oʻz-oʻzini harakatlantiradigan boʻlsa, uning 

harakati doimiy boʻlib, hech qachon toʻxtamasdi. Bu shunday xulosaga olib 

keladiki, jismning harakati uning oʻz tabiatiga bogʻliq emas. Jon jism bilan ruhiy 

bogʻliqlikka ega, bu jismni oʻziga qamrab oluvchi yoki jismga sigʻuvchi 

boʻlmagan bogʻliqlikdir. Bu bogʻliqlik sabab bilan oqibat oʻrtasidagi 

munosabatga oʻxshaydi, jismga goʻyo sababchi va harakatlantiruvchi omil 

sifatida taʼsir koʻrsatadi. Nafs javhar boʻlib, u mavjudaotlarni idrok etishi, 

haqiqatni anglab keyin jismni tark etib, abadiy qolishi isbotlangan. Nafs ruhoniy 

boʻlib,  jismning paydo boʻlishidan soʻng vujudga kelib, uni maʼlum bir vaqt 

harakatlantirib, boshqarib keyin tark etadi. “Hissiy lazzatlar” va “aql lazzatlari” 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  29

ص42م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  30

ص70م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



25 

orasida bir nechta asosiy farqlar mavjud. Hissiy lazzatlar – bu inson yoki 

hayvonning jismoniy hissiy organlari orqali olingan taassurotlardan kelib chiqadi. 

Bu lazzatlar jismoniy sezgilarga asoslangan va ular odatda odam yoki 

hayvonning jismoniy holati bilan bogʻliqdir. Har qanday mavjudot hissiy 

lazzatlarning bir xil turlaridan – koʻrish, eshitish, hidlash va boshqalardan lazzat 

oladi. 

Dissertatsiyaning to‘rtinchi bobi “Fazl ibn Ahmadning axloqiy qarashlari 

va ularning hozirgi davrdagi ahamiyati” deb nomlanib, ushbu bobda Fazl ibn 

Ahmad ta’limotida nafs va poklik masalasining falsafiy-axloqiy tahlili hamda 

Yangi O‘zbekistonda yoshlarni komillikka erishishida Fazl ibn Ahmadning 

me’rosining o‘rni ochib berilgan.  

Insonlar o‘rtasidagi sadoqat, mehr, muhabbatning kuchliligini 

munosobatlarda, ya’ni so‘zda, harakatlarida ko‘rish mumkin. Ba’zilarda bunday 

muhabbat nomiga bo‘lib, maqsad nafs, shahvat yotadi. Shuning uchun Allohning 

muhabbati maxluqot muhabbatiga nisbatan kuchli, shiddatli va qudratlidir. Haqqa 

yetishishda ruh va tana o‘rtasidagi mavjud ziddiyatlarni bartaraf etish ham 

muhim ahamiyat kasb etadi.  

Tadqiqotda Fazl ibn Ahmadning: “chindan qilingan, xayr-ehson 

(saxovat)ning chegarasi bor, undan oshirilsa isrof bo‘ladi. Uzoqni ko‘zlash va 

ehtiyotkorlikning ham chegarasi bor. Bu chegaralar haddidan oshsa 

qo‘rqoqlikdir”31 – kabi g‘oyalari tahlil etilgan. Mutakallim nafs va jism orasidagi 

farqni ko‘rsatib, inson nafsining moddadan mustaqil, o‘zgarmas va barqaror 

ekanligini ta’kidlaydi. Inson nafsining turli ziddiyatlarni o‘zida qabul qilishi, 

lekin hech qanday o‘zgarishga uchramasligi uni alohida mohiyat ekanligini 

keltiradi. Ammo inson nafsi ziddiyatlar va xulqlarni qabul qiladi, masalan, ilm va 

jahl, saxovat va baxl, shijoat va qo‘rquv, pok va gunoh va boshqalar kabi 

ziddiyatlar. Bu barcha ziddiyatlar nafsda jamlanadi va uning haqiqiy shaklini 

qabul qiladi, ammo unda hech qanday o‘zgarish yoki to‘g‘rilik bo‘lmaydi.  

Nafs insoniy zid arazlarni hamda qarama-qarshi axloqni qabul qila oladi. Bu 

zidlik – ilm va nodonlik, fazilat va razillik, saxovat va baxillik, shijoat va 

qo‘rqoqlik, toat va gunoh kabilardir. Bu ziddiyatli sifatlar nafsi insoniyda 

jamlashadi va nafsning haqiqiy surati bu zidlarni qabul qiladi, lekin unda 

o‘zgarish bo‘lmaydi. Bundan kelib chiqadiki, insoniy nafs sodda javhardir, 

murakkab jism emas. Fazl ibn Ahmad qarashlarida Allohning nima uchun 

insonlarga ro‘zani buyurganligi bundan maqsad va fazilatlarini falsafiy tahlil 

qiladi. Ro‘zaning ijtimoiy va ruhiy ahamiyati, shunchaki faqat ovqat va 

ichimlikdan saqlanish emas, balki insonni ruhan tarbiyalash va boshqalarga 

nisbatan rahm-shafqatli qilish kabi masalalar qamrab oladi. “Insonlar nima 

sababdan ro‘za tutishga buyurilganlar, deb savol bersalar, shunday javob bermoq 

kerak: toki ular ochlik va tashnalik azobini tortsinlar, qiyomat ochligi va 

tashnaligini anglasinlar; ro‘za tutuvchilar kamtar, Xudodan qo‘rquvchi, benavo 

bo‘ladilar va iloxiy mukofotga noildirlar; ma’rifat yuzasidan va muxlisona 

ochlikka, tashnalikka sabr qilib, ilohiy mukofotga loyiq bo‘ladilar, shuningdek, 
 

فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  31

ص42م. 1993-ه.ش1371رضوی.   

Антиплагиатга%20дис%20лотин%2016-41.docx#_Toc213951011
Антиплагиатга%20дис%20лотин%2016-41.docx#_Toc213951011


26 

ro‘za nafsni tiyish, kunduz kuni uni nazorat qilish, dunyoda pand beruvchi, 

insonlarni diniy vazifalar qoshida kamtar va taslim qilguvchi, oxirat amallariga 

rahnamo; bandalar ro‘za vositasida kambag‘allar, bechoralar, ojizlarning ahvolini 

anglaydilar; shu bilan Xudo buyrug‘i asosida ularga beradigan narsalarni infoq va 

ehson topshiradilar”32.  

Tadqiqotchi fikricha, ro‘zaning birinchi va muhim maqsadi – odamlarga 

ochlik va sabrni his qilishga yordam beradi. Bu insonga nafaqat jismonan, balki 

ruhan ham ta’sir ko‘rsatadi. Odatda, bunday holatlarda inson o‘zining sog‘lig‘ini 

va farog‘atini his qiladi hamda hayotning haqiqiy qadr-qimmatini tushunishga 

harakat qiladi. Inson taqvodor, oliyjanob va kamtarin bo‘ladi. Ya’ni, Ro‘za tutish 

insonni xokisor va taqvodor qiluvchi xususiyatini shakllantiradi. Inson ro‘za 

tutish orqali o‘ziga itoat qilgani, hayotning kerakli talablariga bo‘ysunishni 

o‘rganadi va hissiyotiga o‘zgarishlar hosil bo‘ladi hamda jamiyatga, xususan, 

muhtojlarga nisbatan ahamiyatli qilishiga sabab bo‘ladi. Insonga nafsiga e’tiborli 

bo‘lishi, oxirat azobini o‘ylashini nazarda tutadi. Ro‘za tutish nafaqat jismonan, 

balki ruhiy va axloqiy tarbiyaga yo‘naltirilgan amaldir. 

“Agar so‘rasalarki, hissiy lazzatlar aqliy lazzatlardan qanday farq qiladi va 

hayvonlar hissiy lazzatlardan kuchliroq lazzatlarni topishi mumkinmi, deb, 

shunday javob beriladi: aniq tadqiqotga ko‘ra, jismoniy hislar vositasida idrok 

qilingan narsalar jism bilan bog‘liqdir. Hissiy lazzatlar, ya’ni his organlari orqali 

idrok etiladigan lazzatlar, albatta, idrok qilingan hissiy narsalarga bog‘liqdir. 

Masalan, yeyish, ichish, jinsiy aloqa va boshqa shunga o‘xshash narsalar ko‘rish, 

eshitish, hidlash, his qilish kabi hissiy idroklarga bog‘liq. Hissiy lazzatlar ushbu 

turlardan chetga chiqmaydi”33. 

Dissertatsiyada ushbu fikrlar mohiyati haqida fikr yurutilib, hissiy lazzatlar - 

insonning to‘qnashuvi, ovqatlanish, suzish, yoki boshqa jismoniy tajribalar orqali 

hosil bo‘lishi qayd etilgan. Bu lazzatlar, ko‘rgan, eshitgan, tortgan va sezgan 

idroklar orqali seziladi. Masalan, yeyish, ichish, uxlash va boshqalarni misol 

bo‘lishi mumkin. Aql lazzatlari - intellektual yoki ma’naviy tajribalarga 

asoslangan, insonning fikrlash va aqliy idroki orqali hosil bo‘ladi. Bu lazzatlar 

shaxsiy bilim va tahlilga tayangan tajribalarga bog‘liq. Ushbu g‘oyalar hozirgi 

kunda Yangi O‘zbekistonda yoshlarni ma’naviy kamolotini rivojlantirishda 

muhim ahamiyat kasb etadi. Prezidentimiz ta’kidlaganidek, “Biz keyingi paytda, 

ming afsuski, “ma’naviyat” tushunchasining obruyini tushirib yubordik. 

Ma’naviyatga guyoki keraksiz narsadek munosabatda bo‘ldik. Bugun ko‘pchilik 

yoshlar ongini iste’molchilik kayfiyati, Vatan, el-yurt taqdiriga beparvolik, 

“ommaviy madaniyat” ko‘rinishlari egallab olmoqda. O‘z xalqining tarixini, 

ma’naviy va diniy qadriyatlarini hurmat qilmaydigan, ularni himoya qilishga 

qodir bo‘lmagan odam vatanparvar va elparvar bo‘lishi mumkinmi? Mana, Islom 

sivilizatsiyasi markazini, hadis va ijod maktablarini tashkil etdik. Ulug‘ 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  32

ص42م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  33

ص69م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



27 

allomalarimiz merosini chuqur o‘rganish, tarixiy-badiiy asarlar, filmlar yaratishga 

alohida e’tibor bermoqdamiz”34. 

Fazl ibn Ahmad islomdagi ba’zi katta gunohlar (kabir) va ularning 

jamiyatdagi tahdidi masalasini tahlil qiladi. Mutakallim fikricha, “ular shariatga 

zid bo‘lgan, inson hayotiga va jamiyatga zarar yetkazadigan harakatlardir. Alloh 

harom qilgan odam o‘ldirishdan yiroq bo‘lmoq; zinodan yiroq bo‘lmoq; 

sharobxo‘rlik; ota-onaga ozor bermoq; jangni tark etmoq; yetim molini zulm 

bilan yemoq; murdor go‘shtini yemoq, qon, to‘ng‘iz go‘shti va “bismillo”siz 

so‘yilgan hayvon go‘shtini zaruratsiz iste’mol qilmoq; ribo (pora) xo‘rlik; harom 

mol; qimor o‘ynash; tarozidan urib qolmoq; pokdomon qizlarga tuhmat qilmoq; 

yolgon guvohlik berish; Xudoning rahmatidan umidsiz bo‘lmoq; zolimlarga 

madad bermoq va ularga suyanmoq; yolg‘on qasam; birovlar haqqiga ko‘z 

olaytirish; uzrsiz va zaruratsiz yolg‘on; takabburlik; isrofgarchilik; ortiqcha talab 

qilish; xiyonat; Haj amalini oson deb bilmok; Xudoning do‘stlari avliyolarga 

dushmanlik, xusumat qilmoq; behuda ishlarga mukkadan sho‘ng‘imoq; 

gunohlarni og‘irlashtirmoq” 35 . Demak, insonlarning qarindoshlariga nisbatan 

muhabbat, shodlik va yordam berishi muhim ahamiyat kasb etib, ular o‘rtasidagi 

munosabatlar barqaror bo‘lsa, oila va jamiyat mustahkam bo‘ladi.  

Dissertatsiyada Fazl ibn Ahmadning axloqiy masalalariga oid muhim 

gʻoyalari tahlil qilingan. Mutakallim hasad, hirs kabi axloqsizlikka olib keluvchi 

xislatlardan saqlanishni taʼkidlagan. “Hirs va hasaddan uzoq boʻling, zero bu 

xislat oʻtgan ummatlarni halokatga duchor qildi. Shuningdek, baxillikdan ham 

yiroq boʻling, zero baxillik ofatning bir turidir. Ozod va mumin inson bu 

xislatlarga ega boʻlishi mumkin emas. Baxillik sifati iymonga xilofdir”36. Hirs – 

bu insonning oʻz manfaatlari uchun boshqalarga nisbatan ortiqcha ishtiyoq va 

quvvat bilan harakat qilishdir. Hirs insonni maʼnaviy pastlashishga olib kelishi, 

uni faqat shaxsiy manfaatlarga yoʻnaltirishi mumkin. Hasad esa, boshqalarning 

muvaffaqiyatiga, boyligiga, sharaf va obroʻsining oshishini koʻrib, ulardan 

norozilik tuygʻusi paydo boʻlishdir. Hasad insonning har qanday manfaatga ega 

boʻlishini taʼqib qilishiga sabab boʻladi va uni yomonliklarni amalga oshishiga 

olib kelishi mumkin. Baxil soʻzi, odatda, insonning kamsitish, jamiyatga foyda 

keltirishni istamaydiganlar uchun ishlatiladi. Baxil odamning ortiqcha sarf 

qilmaslik, oʻziga yoki boshqalarga yordam berishda saqlanishni nazarda tutuvchi 

xulq-atvorini ifodalaydi. Demak, insonda hasad, hirs va baxillik paydo boʻlsa, 

uning koʻzlangan maqsadi, ijtimoiy hayotdagi munosabatlar va axloqiy 

holatlaridagi toʻsqinliklar, buzilishlar kelib chiqadi. Shu bois, mutakallim 

taʼlimotida insonlarni hirs va hasaddan ogoh qilish uchun undan saqlanishga 

chaqiradi. 

Inson quyidagi olti narsasiz oʻz-oʻzini masxaralash kabidir: 

 
34 Мирзиёев Ш.М. Миллий тикланишдан-миллий юксалиш сари. – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2020. – Б.150. 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  35

ص69م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس   36

ص79م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



28 

Birinchidan, kimki tilda istigʻfor aytib, qalbdan pushaymon boʻlmasa, oʻzini 

masxara qilibdi. Yaʼni, agar odam Allohdan kechirim soʻrasa, lekin 

adolatsizlikdan qaytmasa, unda uning istaklari joiz boʻlmaydi. Chunki haqiqiy 

tavba amal bilan namoyon boʻlishi kerak. Agar faqat til bilan kechirim soʻrash 

yoki izhor qilish bilan cheklansa, bu oʻzini hasad qilishga olib keladi.    

Ikkinchidan, kimki Xudodan tavfiq soʻrab, uni qoʻlga kiritish uchun harakat 

qilmasa, oʻzini masxara qilibdi. Yaʼni, Allohdan muvaffaqiyat soʻrab, unga 

ishonadigan boʻlsa, ammo oʻz tomonidan harakat qilmasa (masalan, ishga yetarli 

saʼy-harakat qilmasa), u oʻziga berilgan hayot imtihoniga haqiqiy ishonch 

koʻrsatmaydi. Muvaffaqiyat uchun, Allohning yordami bilan birga, insonning 

oʻzining jiddiy saʼyi va harakatlari ham kerak. 

Uchinchidan, kimki adashishdan saqlanishni istasa va buning uchun uzoqni 

oʻylamay, uning nozik jihatlariga rioyat qilmasa, oʻzini masxara qilibdi. Yaʼni, 

Allohdan salomatlik va ehtiyot boʻlishni soʻrasa, ammo oʻzi hayotda ehtiyotsiz va 

notoʻgʻri ish qilsa, u oʻzini xiyonatga olib keladi. Bu soʻzlar, bir tomondan, 

insonga amal bilan shaxsiy javobgarlikni oʻrgatadi. 

Toʻrtinchidan, kimki Xudodan jannatni soʻrasa, biroq qattiqchiliklarga sabr 

qilmasa, oʻzini masxara qilibdi. Yaʼni, jannatga erishish uchun insoniyat sabr, 

ishonch va xotira talab qilinadi. Agar inson jannatni soʻrab, lekin hayotidagi 

sinovlarga sabr qilmasa, unda u Allohning rahmatidan mosivo boʻladi.  

Beshinchidan, kimki doʻzax olovidan Xudodan panoh istasa va dunyo 

havaslarini tark etmasa, oʻzini masxara qilibdi. Yaʼni, Allohdan doʻzaxdan panoh 

tilasa, ammo dunyoning shahvatlarini, nafsini tark etmasa, u oʻzini hazil qiladi. 

Bu duo va harakatlarning bir-biriga zidligini bildiradi. 

Oltinchidan, kimki Xudoni yod etsa, biroq uning visoliga yetmoqqa harakat 

qilmasa, oʻzini masxara qilibdi. Yaʼni, Allohni zikr qilsa-yu, ammo amali 

boʻlmasa, u oʻzini hazil qiladi. Suv – hayotning manbai, agar inson Allohni yod 

etsa, ammo hayot uchun zarur boʻlgan narsalardan (masalan, suvdan) 

foydalanmaydigan boʻlsa, bu uning duosining sof emasligini koʻrsatadi. 

Dissertant fikricha, jahon ma’naviy merosning insoniyat uchun ahamiyati, 

milliy ong, dunyoqarash rivojlanishining muhim omili ekanini Fazl ibn Ahmad 

ta’limotidan koʻrish mumkin. Uchta narsa insonni saodatga yetkazadi, ya’ni 

suhbatni toʻgʻri olib borish, boshqalarni ayblarini oshkor qilmaslik va oxirat 

uchun qaygʻurish. “Uch narsa moʻminga najot beradi. Odamlarni gʻiybat 

qilmoqdan tilni tiymoq. Dunyo va oxirat uchun foydali amallarni bajarmoqqa bel 

bogʻlamoq. Oʻz gunohi uchun uzoq-uzoq yigʻlamoq”37. Fazl ibn Ahmad insonni 

ma’rifatli boʻlishi hamda kamolotga erishishida quyidagi uch muhim jihatga 

e’tibor qaratish lozimligini keltiradi. 

- behuda soʻzlarni soʻzlamaslik 38 . Ya’ni, bema’ni va foydali boʻlmagan 

soʻzlardan uzoq tutishi kerakligini bildirib, faqat gapirishdan oldin uning 

mazmuni va foydali boʻlishini tahlil qilish zarurligini ta’kidlaydi. 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  37

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  38

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



29 

- kurash va murosasizlikda haddan oshirmaslik 39 . Ya’ni, bahs va 

munozorada me’yorga e’tibor berish lozim. Insonlar koʻp holatlarda kishilar bilan 

muloqotga kirishda asabiy boʻlib bahsga kirishadi hamda notinchlik holatlariga 

duch keladi. 

- muloyim va qanoatli boʻlish, ya’ni sabrlilik 40 . Inson oʻzini boshqarish 

jarayonida nazorat qila olishi lozim boʻladi.  

Mutakallim ilgari surilgan insonlar orasidagi kibr, manmanlik, xudbinlik 

kabi shaytoniy illatlarga qarshi kurashish, nafsni tarbiyalash, ilm-ma’rifatli 

bo‘lish, tahdid va xavflardan ogoh bo‘ish, g‘aflat uyqusidan bedorlik, hushyorlik 

ruhiyatini shakllantirish kabi qarashlarining yosh avlodni yuksak fazilatli insonlar 

qilib tarbiyalashda, ilm olishda munosib, tajribaga ega bo‘lgan ustozni tanlash 

hamda Yangi O‘zbekistonda ta’lim-tarbiya jarayonini takomillashtirishda 

manbaviy asos sifatidagi ahamiyati ochib berilgan. Demak, insonning xulqida 

aql, tushunish, tavakkul va tadqiqot qilish muhimdir. Hech qachon bilmasdan 

hukm chiqarish yoki tushunmasdan ish tutish joiz emas. Bundan kelib chiqib, har 

bir inson ilmga asoslangan, aqlli va hamohang xulqlar bilan yashashi kerak. 

Shuning uchun, har qanday ishda va hatto biror nozik masalada ham, avvaldan 

yoki shoshilinch qaror qabul qilishdan qaytish va har doim toʻliq tushunib harakat 

qilish talab qilinadi. 

Bu asosida tadqiqotchi Allohning bizga bergan har bir ne’matiga shukr 

qilish, pok va adolatli hayotning asosi hisoblanishini ta’kidlagan. Agar inson 

shukr qilmaydigan boʻlsa, Alloh unga yanada koʻproq ne’matlarni berishni 

toʻxtatishi mumkin. Inson oʻzining dunyoviy va ma’naviy hayotini yaxshi, baxtli 

va barqaror qilishini istasa, bu gunohlardan qochish kerak. Zulm, xayrdan 

chetlashish, shukr qilishdan voz kechish insonning Allohning rahmatidan 

uzoqlashishiga sabab boʻladi.  

Dissrtant mulohazalariga ko‘ra, Fazl ibn Ahmad ta’limotida inson hayoti 

davomida o‘z mavqeini va ruhiy olamini boyitishi, o‘z-o‘zini tarbiyalab borishi, 

ilm yo‘lida doimiy izlanib borishi, nafs va kibrini tarbiyalab halol va rostgo‘y 

bo‘lib yetishishida muhim ahamiyat kasb etgan. U insonda sabr va amal muhim 

ahamiyat kasb etishi, halimlik, ya’ni fazilat oliming “qiyomi” degan ma’noni 

anglatishini qayd etadi. Demak, inson ilmga ega boʻlganida, nafaqat bilim olish 

bilan cheklanishi kerak, balki sabr va amalda e’tiborli boʻlishi lozim.  

XULOSA 

Fazl ibn Ahmadning “Iddat ul Uqul” risolasi Sharq tafakkurining eng 

yuksak davrida yaratilgan bo‘lib, unda inson, aql, nur, nafs va komillik masalalari 

falsafiy, axloqiy va ma’naviy birlikda talqin etilgan. Mutafakkirning ilmiy 

qarashlarini nafaqat tarixiy-falsafiy manba sifatida, balki zamonaviy falsafaning 

asosiy ontologik, gnoseologik va aksiologik tamoyillari nuqtayi nazaridan tadqiq 

etish asosida, u yaratgan falsafiy tizim inson tafakkurining o‘z-o‘zini anglash 
 

فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  39

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  40

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



30 

jarayonida aql, ilm va hikmatning tutgan o‘rnini belgilaydi, - deyish asosli. Fazl 

ibn Ahmad ma’naviy merosining ahamiyatini ochib berish hamda yosh avlodni 

barkamol etib tarbiyalashdagi o‘rnini tadqiq etish asosida quyidagi ilmiy-nazariy 

xulosalarga kelingan:  

1. Fazl ibn Xalaf Xurosonlik bo‘lib, kelib chiqishi Buxorolik sulolardan 

bo‘lgan, XI asr oxiri XII asrning birinchi yarmida yashagan, kalom va falsafa 

ilmiga ega bo‘lgan mutakallimdir. Fazl ibn Ahmad yashagan tarixiy davrning 

ijtimoiy, madaniy va diniy-ma’naviy muhiti o‘z davrining ilmiy va falsafiy 

tafakkurini shakllantirgan. IX-X asrlarda musulmon Sharqida falsafa, kalom, 

mantiq va tafsir ilmlarining uyg‘unlashuvi inson va aql mohiyatini yangicha 

talqin etdi. Ushbu sharoitda shakllangan ilmiy muhit Fazl ibn Ahmadning 

tafakkurini, uning aql va hikmatga asoslangan falsafiy dunyoqarashini boyitdi. 

Bu davrda ilmning qadriyat sifatida e’tirof etilishi, inson tafakkurining erkinligi 

haqidagi qarashlar keyingi Sharq falsafasining asosiy yo‘nalishlariga zamin 

yaratgan.  

2. Fazl ibn Ahmadning “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” (Aqllarning 

va’da berishi va aqllarga ma’qul narsalarning asosi) risolasi o‘rta asr musulmon 

tafakkurining metodologik asoslarini belgilovchi manbalar sifatida qadrlanadi. 

Uning tafakkuri markazida aql – borliqni anglash vositasi, ilm – insonni 

komillikka eltuvchi kuch, hikmat – haqiqatni idrok ettiruvchi nur sifatida 

namoyon bo‘ladi. Bu risolada Allohning yagonaligi, olamning boshlanishi va 

oxirat haqidagi mavzularni mantiqiy dalillar orqali tushuntirgani uchun bilish, 

idrok, ma’rifat va inson komilligi haqidagi g‘oyalar chuqur falsafiy tahlil etgan 

manbalar sifatida qadrlanadi. Fazl ibn Ahmad aql, ilm va komillikni inson 

mohiyatining markaziy qadriyati sifatida talqin etgan. U bilish va axloqni bir 

butun jarayon deb qaragan. Uning qarashlari bugungi kunda ham tafakkur 

erkinligi, ilmiy tafakkur madaniyati va ma’naviy uyg‘onish uchun metodologik 

asos bo‘lib xizmat qiladi. 

3. Fazl ibn Ahmadning ontologik qarashlari borliq, mavjudlik va ilohiy 

haqiqat o‘rtasidagi o‘zaro bog‘liqlikni ifoda etadi. Mutafakkir uchun mavjudlik - 

bu nurning harakati, ya’ni ma’naviy uyg‘onishning dinamik jarayonidir. Inson bu 

jarayonning markazida turadi, chunki u aql orqali nurga, tafakkur orqali 

haqiqatga yetadi. Mutakallim olamning chekliligi va cheksizligi, uning tuzilishi 

tamoyillari va o‘zgarish xususiyati haqidagi masalalarni yechishda 

faylasuflarning qarashlarini panteistik nuqtai nazaridan tahlil qilib, koinot 

chegaralangan va nihoyalanadigan narsa bo‘lsa, uni mavjudligini avvali 

bo‘lmagan va unga yo‘qlik o‘tmagan Azaliy paydo qiluvchi Zot aylantiradi degan 

dalil keltiradi. 

4. “Nur” va “harakat” kategoriyalari Fazl ibn Ahmad falsafasida borliqning 

dinamik tabiatini ifodalaydi. U nur orqali ilohiy hikmatning inson qalbida aks 

etishini, harakat orqali esa aqlning komillikka intilishini tushuntiradi. Bu talqin 

orqali mutakallim borliqni faqat statik tizim emas, balki doimiy 

takomillashuvdagi jarayon sifatida ko‘rsatadi. Shu bilan birga, bu yondashuv 

“nur”ni tafakkurning yuksalish bosqichi, “harakat”ni esa ma’rifatning amaliy 

ko‘rinishi sifatida asoslagan.  



31 

5. Fazl ibn Ahmad ta’limotida nafs javhar bo‘lib, u mavjudotlarni idrok 

etishi, haqiqatni anglab keyin jismni tark etib, abadiy qolishi isbotlangan. Nafs 

ruhoniy bo‘lib, jismning paydo bo‘lishidan so‘ng vujudga kelib, uni ma’lum bir 

vaqt harakatlantirib, boshqarib keyin tark etadi. Jism o‘zini o‘zi harakatlantira 

olmaydi. Agar jism o‘z-o‘zini harakatlantiradigan bo‘lsa, uning harakati doimiy 

bo‘lib, hech qachon to‘xtamasdi. Ammo kuzatishlardan ma’lumki, jism ba’zida 

sokin, ba’zida esa tez harakatda bo‘ladi. U inson nafsining tanaga bog‘liq 

emasligi, uning o‘zi alohida mohiyat ekanligini keltiradi. Ilm va jahl, saxovat va 

baxl, shijoat va qo‘rquv, pok va gunoh va boshqalar kabi ziddiyatlar nafsda 

jamlanadi va uning haqiqiy shaklini qabul qiladi, ammo unda hech qanday 

o‘zgarish yoki to‘g‘rilik bo‘lmaydi.  

6. Fazl ibn Ahmadning antropologik qarashlarida insonning mohiyati 

nafaqat jismoniy mavjudlikda, balki uning ma’naviy o‘zini anglash qobiliyati 

namoyon bo‘lishi ilgari surilgan. Aql insonning ilohiy qudratini, ruh uning 

poklikka intilishini, tana esa bu intilishning amaliy shaklini ifodalaydi. Fazl ibn 

Ahmad insonni jismoniy va ma’naviy birlikda mavjud bo‘lgan substansiya 

sifatida ko‘rib, tanani ruhning vositachisi, ruhni esa aqlning zohiri sifatida talqin 

etadi. Bu yondashuv bugungi kunda insonning psixofizik holatini falsafiy 

anglashda muhim nazariy asos bo‘lib xizmat qiladi.  

7. Mutakallim axloqiy qarashlarida inson bu tuproq olamida musofir 

ekanligi hamda komillik talabida kelganligini tahlil qiladi. Insonni kamolotga 

erishishida qorin shahvati, jimo’ shahvati to‘siq hisoblanadi. Jon jism bilan ruhiy 

bog‘liqlikka ega, bu jismni o‘ziga qamrab oluvchi yoki jismga sig‘uvchi 

bo‘lmagan bog‘liqlikdir. Bu bog‘liqlik sabab bilan oqibat o‘rtasidagi 

munosabatga o‘xshaydi, jismga go‘yo sababchi va harakatlantiruvchi omil 

sifatida ta’sir ko‘rsatadi. Fazl ibn Ahmadning axloqiy qarashlari nafsni yengish, 

qalbni poklash va aqlni nur bilan to‘ldirish tamoyillariga asoslangan. Shu bois, 

Fazl ibn Ahmadning axloqiy g‘oyalari zamonaviy ma’naviy siyosat, ta’lim va 

tarbiya tizimida insonparvarlik ruhini kuchaytiruvchi nazariy asos bo‘lib xizmat 

qiladi. 

8. Mutakallim ta’limotida “hissiy lazzatlar” va “aql lazzatlari” orasida bir 

nechta asosiy farqlar tahlil etilgan. Hissiy lazzatlar – bu inson yoki hayvonning 

jismoniy hissiy organlari orqali olingan taassurotlardan kelib chiqadi. Har qanday 

mavjudot hissiy lazzatlarning bir xil turlaridan – ko‘rish, eshitish, hidlash va 

boshqalardan lazzat oladi. Aqliy lazzatda fazilatli amallar mavjud bo‘lib, 

narsalarning haqiqatini anglash olib keladi. Ro‘zaning birinchi va muhim 

maqsadi – odamlarga ochlik va sabrni his qilishdir, bu esa insonga nafaqat 

jismonan, balki ruhan ham ta’sir ko‘rsatadi. Odatda, bunday holatlarda inson 

o‘zining sog‘lig‘ini va farog‘atini his qiladi hamda hayotning haqiqiy qadr-

qimmatini tushunishga harakat qiladi. Inson taqvodor, oliyjanob va kamtarin 

bo‘ladi.   

9. Fazl ibn Ahmadning nafs haqidagi qarashlarida insondagi hayvoniy mayl 

ekanligi, aql esa uni nazorat qiluvchi ilohiy quvvat sifatida talqin etiladi. Poklik – 

bu nafsni tozalash, aqlni yuksaltirish va qalbni nur bilan ziynatlash jarayonidir. 

Mutakallimning fikricha, inson o‘z nafsini tarbiyalamas ekan, u komillikka erisha 



32 

olmaydi. Shu bois u axloqiy shaffoflikni aqliy poklanish bilan bog‘laydi. Shu 

bois, mutakallim insonlarni hirs va hasaddan ogoh qilish uchun undan 

saqlanishga chaqiradi.  

10. Fazl ibn Ahmad ta’limotida uchta fazilat insonni saodatga yetkazishi 

dalillangan, ya’ni suhbatni to‘g‘ri olib borish, boshqalarni ayblarini oshkor 

qilmaslik va oxirat uchun qayg‘urish. Chindan qilingan, xayr-ehson 

(saxovat)ning chegarasi bor, undan oshirilsa isrof bo‘ladi. Uzoqni ko‘zlash va 

ehtiyotkorlikning ham chegarasi bor. Bu chegaralar haddidan oshsa 

qo‘rqoqlikdir. Kibr, manmanlik, xudbinlik kabi shaytoniy illatlarga qarshi 

kurashish, nafsni tarbiyalash, ilm-ma’rifatli bo‘lish, tahdid va xavflardan ogoh 

bo‘ish, g‘aflat uyqusidan bedorlik, hushyorlik ruhiyatini shakllantirish kabi 

qarashlari yosh avlodni yuksak fazilatli insonlar qilib tarbiyalashda, ilm olishda 

munosib, tajribaga ega bo‘lgan ustozni tanlash hamda Yangi O‘zbekistonda 

ta’lim-tarbiya jarayonini takomillashtirishda manbaviy asos sifatida ahamiyat 

kasb etadi.  

Fazl ibn Ahmad axloqiy g‘oyalarini ta’lim, tarbiya ва mafkuraviy 

jarayonlarga tatbiq etish yosh avlod tafakkurini mustaqil, ruhiyatini pok, 

e’tiqodini mustahkam shakllantirish imkonini beradi, ma’naviy barkamollikni, 

yoshlar tafakkurida axloqiy immunitetni mustahkamlash uchun asos bo‘lib 

xizmat qiladi.  

Yuqorida keltirilgan xulosalarga asoslanib, quyidagi tavsiyalarni amaliyotga 

joriy etish maqsadga muvofiq deb hisoblangan:   

- ta’lim muassasalari va malaka oshirish markazlarida Fazl ibn Ahmad 

ta’limotining falsafiy mohiyati va uning bunyodkor g‘oyalariga bag‘ishlangan 

modullar ishlab chiqish;  

- “Fazl ibn Ahmad ta’limotining Markaziy Osiyo tasavvuf tarixida tutgan 

o‘rni” mavzusida ilmiy-nazariy anjumanlar tashkil qilish;  

- “Iddat ul uqul va umdat ul ma’qul” (Aqllarning va’da berishi va aqllarga 

ma’qul narsalarning asosi)” risolalarini tarjima va tahlil qilib, ilmiy muomalaga 

kiritish, “xalq bilan muloqot”, “xalqni dardi bilan yashash” mavzularida 

teleko‘rsatuvlar, radioeshittirishlar va davra suhbatlari tashkil qilib borish; 

- “Iddat ul Uqul” risolasidagi gnoseologik va ontologik qarashlarni 

zamonaviy falsafiy paradigmalarga integratsiya qilish; 

- Fazl ibn Ahmadning ilm, aql va axloq haqidagi g‘oyalarini Yangi 

O‘zbekistonda yoshlar ma’naviy tarbiyasi dasturlariga kiritish; 

- mutakallimning ilmiy merosini aholi ongiga yetkazish maqsadida 

ommaviy axborot vositalari, televideniye va internet platformalarida ma’naviy-

ma’rifiy loyihalar yo‘lga qo‘yilishi lozim. 

 



33 

НАУЧНЫЙ СОВЕТ DSc.03/27.02.2020.Ғ.72.08 

ПО ПРИСУЖДЕНИЮ УЧЕНОЙ СТЕПЕНИ ПРИ  

БУХАРСКОМ ГОСУДАРСТВЕННОМ УНИВЕРСИТЕТЕ 

ФЕРГАНСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

САИПОВА МОВЖУДА КАРИМДЖОНОВНА 

АНАЛИЗ ФИЛОСОФСКИХ ИДЕЙ В ТРАКТАТЕ ФАЗЛ ИБН 

АХМАДА «ИДДАТ АЛЬ-УКУЛ» 

09.00.03 – История философии 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

АВТОРЕФЕРАТ 

ДИССЕРТAЦИИ ДОКТОРА ФИЛОСОФСКИХ НАУК (DSc) 

Бухара – 2025 



34 

Тема диссертации доктора философских наук (DSc) зарегистрирована в Высшей 

аттестационной комиссии при Министерстве высшего образования, науки и инноваций 

Республики Узбекистан за № B2025.1.DSc/Fal285 

Докторская диссертация выполнена в Ферганском государственном университете. 

Автореферат диссертации размещен на трёх языках (узбекском, русском, английском 

(резюме)) на веб-странице Научного совета (www.buxdu.uz) и по адресу (www.ziyonet.uz) 

информационно-образовательного портала «ZiyoNet». 

Научный консультант:   Зойиров Эркин Халилович 

   доктор философских наук, доцент 

Официалные оппоненты:   Болтаев Абдурахим Амонович 

      доктор философских наук, доцент 

      Тураев Бахтиёр Оманович 

      доктор философских наук, профессор 

      Рахматова Холидахон Холиковна 

      доктор философских наук, доцент 

Ведущая организaция:  Навоийский государственный 

университет 

Защита диссертации cостоится «_26_» _Декабря_2025 г. в «_14:00_» часов на заседании 

Научного совета DSc.03/27.02.2020.F.72.08 по присуждению ученых степеней при Бухарском 

государственном университете. (Адрес: 200114, г. Бухара, ул. М. Икбол, 11. Тел.: (65) 221-29-14; 

факс: (65) 221-57-27, е-mail: buxdu_rektor@buxdu.uz)  

С диссертацией можно ознакомиться в Информационно-ресурсном центре Бухарского 

государственного университета (зарегистрирован под №_789_). (Адрес: 200114, г. Бухара, ул. М. 

Икбол, 11. Тел.: (65) 221-25-87.)  

Автореферат диссертации разослан «_10_»_Декабря__2025 года.  

(Протокол реестра №_48_от «_9_» _Декабря_2025 года. 

 

 

 

 

 

 

 

Намозов Б.Б. 

Председатель научного совета по 

присуждению учёных степеней,  

доктор философских наук, профессор 

Шарипов А.З. 

Учёный секретарь научного совета 

по присуждению учёных степени, 

доктор философских наук, профессор 

Сафарова Н.О. 

Председатель научного семинара при научном 

совете по присуждению учёных степеней, 

доктор философских наук, профессор 



35 

ВВЕДЕНИЕ (аннотация диссертации доктора наук (DSc)) 

Актуальность и востребованность темы диссертации. В эпоху 
глобальной борьбы идей, происходящей в различных регионах и странах 
мира, обострения культурных различий и усиления влияния науки и 
технологий на разум человека, изучение наследия мысли Востока и 
согласование ее взглядов на интеллект, науку, мудрость и совершенство с 
современными учениями, считается важной задачей. В многовековом 
становлении и развитии человеческой мысли представители средневековой 
философии Востока высоко осмысляли сущность человеческого разума, 
представления о науке и просвещении, совершенстве и справедливости. С 
этой точки зрения, взгляды Фазл ибн Ахмада на проблемы человеческого 
мышления, познания, нравственной и духовной зрелости, обретают 
актуальность, раскрывая их место в самосознании, воспитании эго, 
искоренении высокомерия, воспитании молодежи всесторонне развитой, 
эрудированной, способной внести вклад в развитие общества, правдивой и 
честной. 

В мировой науке и научно-исследовательских центрах проводятся 
фундаментальные исследования, сопоставляющие социально-философское, 
нравственно-тасаввуф наследие теологов, хадисоведов, мыслителей и 
просветителей, творивших на средневековом мусульманском Востоке, с 
проблемами современности. Роль человеческого разума и науки в обществе, 
роль духовности в социальной стабильности, а также основы добра и 
справедливости в природе человека выражают важные черты философии 
Востока. В этой связи, растет необходимость в изучении философских 
концепций трактата Фазл ибн Ахмада «Иддат ул укул ва умдат ул маъкул» 
(Средство для интеллекта и основа интеллектуальных истин) с помощью 
современных методологических подходов, а также в исследовании 
важности представлений молодежи о достижении зрелости в развитии 
общества. 

Особое внимание в Новом Узбекистане уделяется глубокому изучению 
духовного наследия, сочетанию его с воспитанием молодежи и развитием 
научного мышления, укреплению самостоятельности мысли, пропаганде 
ценностей просветительства. «Наши предки, учёные и мыслители, жившие 
в разные эпохи, несмотря на все трудности и испытания, всегда оставались 
верны своему долгу развивать науку, идеалам гуманизма и просвещения, 
являя собой пример духовного мужества. К сожалению, по воле судьбы, 
наш народ не смог в полной мере насладиться наследием долгих лет. Мы не 
продолжили и не довели до совершенства открытия предков в наше время. 
Верно также и то, что европейские учёные, увлечённо изучая науки, 
находившиеся в упадке в нашей стране, добились достижений мирового 
уровня. Сегодня нам необходимо сделать необходимые выводы из этих 
ошибок и укрепить свой интерес к науке» 1 . Поэтому важно раскрыть 
потенциал идей, заложенных в учении Фазл ибн Ахмада, таких как 

 
1 Мирзиёев Ш.М. Ҳозирги замон ва Янги Ўзбекистон. –Тошкент: “O‘zbekiston”, 2024. -Б.31.  



36 

воспитание души, приобретение знаний, осознание угроз и опасностей, как 
исходную основу для того, чтобы помочь молодежи Нового Узбекистана 
вырасти гармоничным поколением. 

Настоящее диссертационное исследование в определенной степени 
служит реализации задач, намеченных в Указах Президента Республики 
Узбекистан №УП-158 от 11 сентября 2023 года «О Стратегии «Узбекистан-
2030», №УП-6181 от 4 марта 2021 года «Об утверждении Концепции 
развития гражданского общества на 2021–2025 годы», №УП-6255 от 1 июля 
2021 года «Об утверждении Национальной стратегии Республики 
Узбекистан по противодействию экстремизму и терроризму на 2021-2026 
годы», №УП-68 от 21 апреля 2025 года «О мерах по дальнейшему усилению 
гарантий права граждан на свободу совести и выводу реформ в религиозно-
просветительской сфере на новый этап», №ПП-5040 от 26 марта 2021 г. «О 
мерах по коренному совершенствованию системы духовно-
просветительской работы» и Постановлении Кабинета Министров №723 от 
17 ноября 2020 года «Об организации деятельности общественных советов 
по обеспечению межнационального согласия, толерантности и 
солидарности» и задач, установленных в других нормативно-правовых 
документах отрасли. 

Соответствие исследования приоритетным направлениям 
развития науки и технологий республики. Данное исследование 
выполнено в рамках приоритетного направления развития науки и 
технологий республики I. «Формирование системы социальных, правовых, 
экономических инновационных идей информационного общества и 
демократического государства и пути их реализации». 

Обзор зарубежных научных исследований по теме диссертации2. 
Исследования культурного наследия, теологии, философии и нравственных 
учений народов Востока проводятся ведущими университетами и научными 
центрами мира, среди которых Оксфордский университет, Колумбийский 
университет, Геттисбергский колледж, Институт ближневосточных 
исследований Университета Джорджа Вашингтона (США), аналитический 
центр «Саваб Центр» (Саудовская Аравия), Центр исследований Ближнего 
Востока, Кавказа и Центральной Азии Института классического 
ориентализма и античности (Россия), Институт востоковедения им. Р.Б. 
Сулайменова (Казахстан), Институт востоковедения им. Абу Райхана 
Беруни Академии наук Республики Узбекистан, Международная исламская 
академия Узбекистана, Национальный университет Узбекистана, 
Ферганский государственный университет (Узбекистан). 

В ведущих зарубежных образовательных и научно-исследовательских 

 
2 Обзор научных исследований по теме диссертации: https://www.studium.unifreiburg.de/en/program 

offerings/masters/info/756; https://www.booking.com/; https://www.oxfordcollege.ac; 

https://www.bachelorsportal. com/; https://www.unipage.net/ru/240/ankara_university; https://msu.uz/; 

https://proacademy.uz/uzcyr/news/ view https://www.wisc.edu; https://www.ox.ac.uk; https://www.columbia.edu; 

https://www.gettysburg.edu; https://imes.elliott.gwu.edu; https://www.mei.edu; https://www.fordham.edu; 

https://www.ucr.edu; https://sawabcenter.org; https://iocs.hse.ru/csmecca; https://shygystanu.kz/; 

https://beruni.uz/en-ca/; https://www.iiau.uz/oz; https://nuu.uz. 

https://journal.fdu.uz/index.php/sjfsu/article/view/7102) и других электронных источников и был подготовлен 

на основе других источников. 

https://www.studium.unifreiburg.de/en/program%20offerings/masters/info/756
https://www.studium.unifreiburg.de/en/program%20offerings/masters/info/756
https://www.booking.com/
https://www.oxfordcollege.ac/
https://www.bachelorsportal/
https://www.unipage.net/ru/240/ankara_university
https://msu.uz/
https://proacademy.uz/uzcyr/news/
https://www.wisc.edu/
https://www.ox.ac.uk/
https://www.columbia.edu/
https://www.gettysburg.edu/
https://imes.elliott.gwu.edu/
https://www.mei.edu/
https://www.fordham.edu/
https://www.ucr.edu/
https://sawabcenter.org/
https://iocs.hse.ru/csmecca
https://shygystanu.kz/
https://beruni.uz/en-ca/
https://www.iiau.uz/oz
https://nuu.uz/
https://journal.fdu.uz/index.php/sjfsu/article/view/7102


37 

центрах мира на основе письменных источников проведен анализ 
средневекового исламского общества, реформ в социально-экономической, 
культурно-просветительской и политической сферах, взглядов Фазл ибн 
Ахмада и получены следующие научные результаты: предоставлены 
сведения о жизни мыслителя (Мунтаджабиддин Беди, Наджиб Моил 
Хорави, Иран); в середине XII века подтверждается, что из сорока одной 
знатной семьи в городе Сабзавор в Хорасане двадцать четыре были 
арабскими, двенадцать - иранскими и только одна семья была тюркской 
(И.П.Петрушевский, Россия). Научное наследие Фазл ибн Ахмада, 
историческое развитие и современное состояние науки калом (Р.Буллиет, 
Колумбия); возникновение и постепенное развитие учения калом (США); 
модели исторического развития арабо-мусульманских обществ, тенденции 
социально-экономического развития арабских обществ, исследования по 
отдельным трудам теолога (Россия);  рассмотрены вопросы влияния науки 
калом и философских идей мыслителей Востока на развитие мысли 
(Марказ-и тахкикат-и фарси-йи Иран ва Пакистан (Пакистан, Иран) и 
Исламский университет Мадхахиб (Тегеран), Абу аль-Хасан аль-Ашаъри 
(Марокко), Кембриджский мусульманский колледж (Великобритания), 
Стамбульский институт исламского образования Тасаввуф ве Тарихи 
(Турция); проанализирована система бытия, света и движения в «Иддат аль-
Укул Умдат аль-Маъкул» (Ферганский государственный университет, 
Узбекистан). 

В последние годы во всем мире растет интерес к изучению науки 
калом.  В мире в настоящее время реализуется ряд исследовательских 
проектов по изучению научного наследия Фазл ибн Ахмада, в том числе по 
следующим приоритетным направлениям: историческое развитие и 
современное состояние науки калом; возникновение и постепенное 
развитие учения калом; систематический анализ понятий бытия, света и 
движения; интерпретация онтологических взглядов Фазл ибн Ахмада, 
связывающего идеи духа-души-разума с духовностью общества; интеграция 
связи духа, чистоты, науки и разума в его трактатах с современным 
образованием. 

Степень изученности проблемы. Сведения о личности и научном 
наследии Фазл ибн Ахмада изучены недостаточно. В своей книге «Тальхис 
маърифат ар-риджаль» 3   («Краткое изложение личностей») арабский 
историк и биограф XIII века Ибн аль-Фути из Багдада описывает биографии 
известных учёных, писателей и видных деятелей своего времени, а также 
кратко рассматривает биографию Фазл ибн Ахмада. Иранский 
исследователь Наджиб Мойил Хорави в своем исследовании приводит 
сведения о том, что Фазл ибн Ахмад жил в Хорасане в конце V - начале VI 
века хиджры 4 . В своих исследованиях Мунтаджабиддин Бедий 
подчеркивал, что стиль письма и происхождение мыслителя принадлежали 

 
3 Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Муҳаммад ибн ал-Футий. “Талҳис маърифат ал-рижъал” / Нажиб Мойил 

Ҳаравий тарж. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. – Б. 37. 
4 Нажиб Мойил Ҳаравий. Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс 

Ризавий, 1993. 



38 

бухарской интеллигенции5. Информацию о научном наследии мыслителя и 
его принадлежности к Бухарской династии Ибн Сина приводит в своем 
труде «Балхи»6.  

Значительное историческое значение приобрели зарубежные ученые 
Р.Буллье и И.П.Петрушевский, научные исследования которых раскрыли 
общественно-культурную жизнь времени Фазла ибн Ахмада7.  

Стоит отметить, что в нашей стране религиозные, социально-
философские значения науки калом, философские особенности учения Фазл 
ибн Ахмада, теоретико-методологические вопросы нашли свое отражение в 
научных трудах шейха Мухаммад Содык Мухаммад Юсуфа, Абдулазиза 
Мансура, М.Джабборова, М.Нуриддинова, Б.Тураева, Г.Наврузовой, 
А.Болтаева, Сайида Шарифа Мухаммада, А.Зокирова, Х.Рахматовой, 
Э.Зойирова8. 

В исследовательской работе учтены философские научные анализы 
вышеупомянутых зарубежных и отечественных учёных. Поскольку 
мистико-философские и аксиологические аспекты тасаввуф в целом и 
отдельных течений изучены, а комплексное научное исследование 
философского анализа духовного наследия Фазл ибн Ахмада не 
проводилось, в настоящем исследовании особое внимание уделяется 
разработке научно-теоретических и методологических основ данной 
проблемы, а также её структурно-функциональной гармонизации. 

Связь диссертационного исследования с планами научно-
исследовательских работ высшего образовательного учреждения, где 
выполнена диссертация. Диссертационная работа выполнена в рамках 
научно-исследовательского направления II пункта «Значение концепций 
дальнейшего развития гражданского общества и обеспечения духовно-
нравственной безопасности в устойчивом стратегическом развитии 
Узбекистана» (2022-2026 гг.) в соответствии с планом научно-
исследовательских работ Ферганского государственного университета. 

Цель исследования – раскрыть значение философских взглядов в 
научном наследии Фазла ибн Ахмада. 

Задачи исследования: 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی.   5

ص18م.  1993-ه.ش1371  
6  Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б.21. 
7 Bullett R. “Social Classes in Medieval Islamic Society”. JSTOR ва Academic Journals. Петрушевский И.П. 

Ислам в Иране в VII—XV веках (курс лекций) / Отв. редактор В. И. Беляев. - Ленинград.: Ленинградского 

университета, 1966. – С. 400. 
8Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. Ақоид илми. – Тошкент, “HILOL-NASHR”, 2019. – Б.374. 

Абдулазиз Мансур. Исломда ақида ва калом. – Тошкент., 2011. Жабборов М. “Мотирудия ва Ашарий 

қидалари ўртасидаги фарқлар”. – Тошкент., 2004. Нуриддинов М. “Исломда ақида ва илмий тафаккур”. – 

Тошкент., 2012. Саййид Шариф Муҳаммаднинг “Исломий ақида ва унинг фалсафаси”. – Тошкент., 1991. 

Тўраев.Б. Борлиқ моҳияти, шакллари, хусусияти. – Тошкент.: Фалсафа ва ҳуқуқ институти, 2011. – 

Б.86..Наврўзова Г. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти ва маънавий мероси. – Тошкент.: Фан, 2021. – Б.244. 

Болтаев А.А. Ибн Арабий фалсафий-тасаввуф қарашларида ақидавий мактабларга муносабат. Таълим 

тизимининг барча босқичларида чет тилларни ўрганишни янада такомиллаштириш истиқболлари. 

Материаллар тўплами.Тошкент. “Турон замин зиё” 2016. 178-79 бетлар. Зокиров А. “Калом илми ва унинг 

муҳим масалалари”. – Тошкент., 2013. Rаxmаtоvа X.X. Xоjа Аhrоr Vаliу mа’nаviу mеrоsidа murоsа 

fаlsаfаsigа dоir g‘оуаlаr tаhlili. Buxоrо: Sаdriddin Sаlim Buxоriу. 2023. –Б 167. Зойиров Э.Х. Яъқуб 

Чархийнинг фалсафий ва ижтимоий-сиёсий қарашлари. – Бухоро., 2023. – Б. 99 



39 

изучение социальной, духовной и образовательной среды, научных 
традиций эпохи, в которой жил Фазл ибн Ахмад, и выяснение их влияния на 
мировоззрение мыслителя; 

анализ научного наследия Фазл ибн Ахмада с точки зрения 
источников, структуры и методологии, а также раскрытие основных 
идейных направлений и методологической сущности трактата «Иддат ул-
укул ва умдат ул-ма’кул»; 

сравнительное изучение вопросов бытия, света и движения в учении 
мыслителя, а также его онтологических воззрений; 

философское обоснование концепций связи тела и души, знания и 
разума в воззрениях мыслителя; 

этический анализ вопроса души и чистоты в учении Фазл ибн Ахмада, 
а также анализ идей, связанных с вопросами совершенства; 

обоснование роли наследия Фазл ибн Ахмада в развитии молодежи 
Нового Узбекистана, его теоретическоо и практического значения в 
развитии науки и духовности. 

Объектом исследования являются философские идеи произведения 
Фазла ибн Ахмада «Иддат уль-укул ва умдат уль-ма’кул». 

Предметом исследования является анализ онтологических, 
эпистемологических и этических идей в научном наследии Фазла ибн 
Ахмада. 

Методы исследования. В диссертации использованы такие научно-
познавательные методы как анализ и синтез, комплексный анализ, 
сравнительный анализ, системно-функциональный анализ, контент-анализ, 
диалектический и дискурсивный анализ. 

Научная новизна исследования заключается в следующем: 
обосновано, что в трактате Фазл ибн Ахмада «Иддат аль-укул ва умдат 

аль-макул» («Средство разума и основа интеллектуальных истин») 
единство Аллаха трактуется как онтологическое единство, основание 
божественной сущности на едином источнике, а его идеи базируются на 
единстве Аллаха в теологии, его гармонии с вопросами мирской и 
загробной жизни, принципах опоры на веру в процессе познания, духовного 
очищения и стремления к истине;  

выявлено, что в трактате «Иддат аль-укул ва умдат аль-макул» Фазл 
ибн Ахмад разъясняет, что единство (единственность), бытие и чистота 
Творца по отношению к атрибутам и признакам творений философски 
доказываются десятью документами, такими как абсолютное 
существование (1-й документ), сущность мироздания (2-й документ), 
третий документ - состав и строение всеобщего мироздания (3-й документ), 
необходимость двигателя для тела (4-й документ), содержание и форма тел 
(5-6-й документы), порядок, система и правила во мироздании (7-й 
документ), причинность развития, изменения и обмена (8-9-й документы), 
конечность и бесконечность мироздания (10-й документ); 

обосновано, что учение Фазл ибн Ахмада о «чувственном 
наслаждении» и «интеллектуальном наслаждении» о происхождении и 
видах чувственного и интеллектуального знания основано на важности 



40 

внутреннего духовного состояния, чистоты намерения и связи тасаввуф 
знания с научным мышлением, таким как количество, качество, отношение, 
способность, наблюдение, измерение, восприятие, знание и действие, 
добродетельный поступок, понимание истины и характеристики человека, 
тела и души, жизни и смерти в науке калом;  

доказано, что в учении Фазл ибн Ахмада ценность человека зависит от 
обогащения его духовного мира, самосознания, нравственности и счастья, 
щедрости, мужества, воспитания эго, устранения высокомерия, 
благодарности и терпения, для того, чтобы молодые люди выросли 
всесторонне развитыми, знающими, честными и порядочными людьми, 
способными внести вклад в развитие общества, критериями являются 
нравственное очищение, озарение разума светом и демонстрация 
добродетели на практике – «достижение совершенства через преодоление 
нафса»; 

раскрыта важность выдвинутых мыслителем взглядов на борьбу с 
такими сатанинскими пороками как высокомерие, тщеславие и эгоизм 
среди людей, воспитание души, становление знатока, осознание угроз и 
опасностей, пробуждение от сна беспечности, формирование духа 
бдительности в воспитании подрастающего поколения совершенными и 
добродетельными людьми, выбор достойного и опытного наставника в 
получении знаний, формирование национальной концепции образования, 
основанной на философии гуманизма в Новом Узбекистане. 

Практические результаты исследования следующие: 
раскрыты критерии диалектических принципов (развитие, изменение, 

обновление), герменевтические методы анализа и интерпретации (единство 
онтологической сущности и бытия), объективные и субъективные 
(социальные условия и мышление, восприятие и вера) факторы в научном 
наследии Фазл ибн Ахмада (в контексте контекстуально-сравнительного 
исторического, духовного, политического и научного окружения и 
посредством сравнительного изучения с другими научными традициями); 

классифицированы антропологические аспекты трактата Фазл ибн 
Ахмада «Иддат аль-укул ва умдат аль-ма’кул», такие как сущность человека 
и цель творения, духовное и нравственное совершенство, онтологические 
аспекты, связанные с соотношением бытия и реальности, 
эпистемологические аспекты, связанные с процессом познания, восприятия 
и понимания, и их значение в развитии учения теологии, в объяснении 
вопросов калома на интеллектуальной основе и укреплении диалектических 
основ научного мышления; 

разработаны предложения и рекомендации по современным духовным 
и образовательным реформам, направленным на утверждение нравственной 
зрелости как критерия общественного развития, повышение уровня 
образования, морального и духовного совершенствования, обновление 
мышления молодежи, исходя из взглядов Фазл ибн Ахмада на интеллект, 
мудрость, честность и чистоту; 

обоснована необходимость гармонизации учения мыслителя об 
интеллекте, науке и мудрости с духовной политикой, реализуемой в Новом 



41 

Узбекистане, обучения молодежи связыванию интеллектуального подхода с 
принятием нравственных решений, согласования его идей о воспитании 
души, чистоты и терпения с национальными программами воспитания 
молодежи, а также соединения справедливости, великодушия и научных 
знаний с принципами построения просвещенного общества. 

Достоверность результатов исследования определяется тем, что 
теоретические положения, методы исследования и выводы, использованные 
в процессе исследования, получены на основе обращения к официальным 
источникам, фактам, статистическим данным, результатам социологических 
опросов; определения понятий разработаны в соответствии с требованиями 
методологии и логики научного исследования; опубликованными научными 
статьями на республиканских и международных конференциях, 
разработанными предложениями на основе выводов, сделанных по 
результатам исследования, внедренными рекомендациями, полученными 
результатами, подтвержденными соответствующими уполномоченными 
организациями. 

Научная и практическая значимость результатов исследования. 

Научная значимость результатов исследования определяется тем, что 
предложенные концептуальные идеи могут быть использованы в качестве 
теоретико-методологической основы в истории философии Востока, в 
гносеологическом, онтологическом и аксиологическом освещении 
представлений о разуме, науке, мудрости и нравственности в учении Фазл 
ибн Ахмада, в исследованиях, направленных на научное раскрытие его 
места в системе мысли Востока, взглядов на познание и духовное 
совершенствование, неразрывной связи с такими мыслителями как аль-
Фараби, Ибн Сина и аль-Газали, а также в обогащении концептуального 
аппарата философии Восока, в формировании нового научного подхода, 
направленного на анализ эволюционного развития взглядов на теорию 
познания и совершенствования человека, в организации деятельности 
культурно-просветительских учреждений, махаллинских и семейных 
центров, организаций, занимающихся развитием интеллектуального 
потенциала. 

Практическая значимость результатов исследования заключается в 
том, что философский анализ философских и духовно-просветительских 
взглядов Фазл ибн Ахмада, идей разума, честности, терпения, чистоты и 
справедливости может быть использован центрами «Духовность и 
просвещение» при организации духовно-просветительских мероприятий 
среди населения, а также для научного обновления и обогащения духовным 
содержанием учебных программ таких предметов как «История 
философии», «Философия Восока», «Наследие средневековых 
мусульманских мыслителей», «Религиоведение», «Духовное учение», 
«Исламская философия», «Теория тасаввуф», в качестве практической 
программы в деятельности молодежных организаций по духовно-
нравственной зрелости молодежи, в качестве пропаганды богатого научного 
наследия международных научно-исследовательских центров, при 
подготовке передач и медиаматериалов для СМИ, в реализации религиозно-



42 

просветительских проектов. 
Внедрение результатов исследования. На основе полученных 

научных результатов раскрыть значение философских взглядов Фазла ибн 
Ахмада и обосновать их роль в гармоничном воспитании подрастающего 
поколения: 

 научные выводы и результаты относительно того, что в трактате Фазл 
ибн Ахмада «Иддат аль-укул ва умдат аль-макул» («Средство разума и 
основа интеллектуальных истин») единство Аллаха трактуется как 
онтологическое единство, основание божественной сущности на едином 
источнике, а его идеи базируются на единстве Аллаха в теологии, его 
гармонии с вопросами мирской и загробной жизни, принципах опоры на 
веру в процессе познания, духовного очищения и стремления к истине, 
были использованы для подготовки сценариев духовно-просветительских 
мероприятий, организуемых Международным научно-исследовательским 
центром Имама Бухари при Кабинете Министров Республики Узбекистан, а 
также для обогащения содержания энциклопедической книги «Историко-
философское наследие учёных и деятелей средневековья», подготовленной 
по заказу. (Справка № 02/425 от 9 сентября 2025 года Международного 
научно-исследовательского центра Имама Бухари при Кабинете Министров 
Республики Узбекистан). В результате, это послужило тому, что на основе 
новых теоретико-методологических подходов к философским воззрениям 
Фазл ибн Ахмада была предоставлена информация по вопросам, связанным 
с дальнейшим расширением возможностей становления молодежи 
всесторонне развитыми, научно мыслящими, честными и порядочными 
людьми, способными внести вклад в развитие общества; 

выводы по научной новизне о том, что в трактате «Иддат аль-укул ва 
умдат аль-ма’кул» Фазл ибн Ахмад разъясняет, что единство 
(единственность), бытие и чистота Творца по отношению к атрибутам и 
признакам творений философски доказываются десятью документами, 
такими как абсолютное существование (1-й документ), сущность 
мироздания (2-й документ), третий документ - состав и строение всеобщего 
мироздания (3-й документ), необходимость двигателя для тела (4-й 
документ), содержание и форма тел (5-6-й документы), порядок, система и 
правила во мироздании (7-й документ), причинность развития, изменения и 
обмена (8-9-й документы), конечность и бесконечность мироздания (10-й 
документ), были использованы в деятельности Республиканского центра 
духовности и просвещения, в том числе организации и проведении 
пропагандистской работы по теме «Исследование воздействия 
идеологических угроз, подготовка предложений по направлению научных 
коллективов за рубеж для изучения опыта развитых стран по 
использованию современных цифровых пропагандистских технологий», 
входящая в III направление программы мероприятий на 2024 год «Меры, 
направленные на усиление пропаганды национальной идеи, создание в 
обществе здоровой идеологии, нового духовного пространства, 
просвещенного общества», пункта18. (Справка № 10/426 Института 
социально-духовных исследований Республиканского центра духовности и 



43 

просветительства от 14 июля 2025 г.). В результате, выдвинутые 
мыслителем предложения, рекомендации и выводы относительно роли 
взглядов на борьбу с такими злыми пороками, как высокомерие, тщеславие 
и эгоизм среди людей, воспитание души, знание, осознание угроз и 
опасностей, пробуждение от сна беспечности, формирование духа 
бдительности в деле воспитания подрастающего поколения как людей 
высокой добродетели, нашли эффективное применение в пропагандистской 
деятельности центра; 

выводы по научной новизне о том, что учение Фазл ибн Ахмада о 
«чувственном наслаждении» и «интеллектуальном наслаждении» о 
происхождении и видах чувственного и интеллектуального знания основано 
на важности внутреннего духовного состояния, чистоты намерения и связи 
тасаввуф знания с научным мышлением, таким как количество, качество, 
отношение, способность, наблюдение, измерение, восприятие, знание и 
действие, добродетельный поступок, понимание истины и характеристики 
человека, тела и души, жизни и смерти в науке калом, были использованы 
при подготовке сценариев передач «Ассалом, Узбекистон» и «Тил - миллат 
кузгуси» Ферганской областной телерадиокомпании, а также при 
проведении прямых интервью с исследователем. (Справка № 125 
Государственного учреждения «Ферганский областной телерадиоканал» 
Национальной телерадиокомпании Узбекистана от 8 мая 2025 года). В 
результате, это способствовало повышению научности и популярности 
телевизионных программ, предоставляющих информацию по вопросам, 
которые еще больше расширяют возможности молодых людей стать 
всесторонне развитыми, научно мыслящими и честными людьми, 
способными внести вклад в развитие общества; 

  выводы по научной новизне и рекомендации о том, что в учении Фазл 
ибн Ахмада ценность человека зависит от обогащения его духовного мира, 
самосознания, нравственности и счастья, щедрости, мужества, воспитания 
эго, устранения высокомерия, благодарности и терпения, для того, чтобы 
молодые люди выросли всесторонне развитыми, знающими, честными и 
порядочными людьми, способными внести вклад в развитие общества, 
критериями являются нравственное очищение, озарение разума светом и 
демонстрация добродетели на практике – «достижение совершенства через 
преодоление нафса», были использованы для обеспечения реализации 
поставленных задач в рамках фундаментального научно-
исследовательского проекта № ОТ-Фл-106 по теме «Исследование 
западными учеными естественнонаучного и социально-философского 
наследия средневековых восточных ученых и мыслителей», выполненного в 
Национальном университете Узбекистана. (Справка № 04/11-9143 
Национального университета Узбекистана имени Мирзо Улугбека от 14 
июля 2025 года). В результате, философские и социально-политические 
взгляды Фазл ибн Ахмада послужили выявлению диалектических, 
герменевтических, онтологических основ, объективных и субъективных 
факторов философского анализа; 

выводы по научной новизне и анализу о важности выдвинутых 



44 

мыслителем взглядов на борьбу с такими сатанинскими пороками как 
высокомерие, тщеславие и эгоизм среди людей, воспитание души, 
становление знатока, осознание угроз и опасностей, пробуждение от сна 
беспечности, формирование духа бдительности в воспитании 
подрастающего поколения совершенными и добродетельными людьми, 
выбор достойного и опытного наставника в получении знаний, 
формирование национальной концепции образования, основанной на 
философии гуманизма в Новом Узбекистане были использованы для 
обеспечения реализации задач, обозначенных в предвыборной программе 
Демократической партии Узбекистана «Миллий тикланиш» на 2025-2029 
годы «I. Дальнейшая демократизация государственной власти и управления, 
приоритетные направления развития духовно гармоничного гражданского 
общества». (Справка № 02/06-110 от 12 ноября 2025 года Центрального 
Совета Демократической партии Узбекистана «Миллий тикланиш»). В 
результате, философские и общественно-политические взгляды Фазл ибн 
Ахмада послужили обогащению содержания политико-просветительских 
тренингов, идеологически-пропагандистских мероприятий, методических 
разработок, направленных на повышение правовой грамотности, 
организованных для членов и сотрудников партии. 

Апробация результатов исследования. Результаты исследования 
обсуждались на 7 международных и 7 республиканских научно-
практических конференциях. 

Опубликованность результатов исследования. По теме 
исследования опубликовано 33 научных работ, в том числе 1 монография, 
16 научных статей (12 в республиканских и 4 - в зарубежных журналах) в 
научных изданиях, рекомендованных Высшей аттестационной комиссией 
при Министерстве высшего образования, науки и инноваций Республики 
Узбекистан для публикации основных научных результатов диссертаций. 

Структура и объем диссертации. Диссертация состоит из введения, 
четырех глав, заключения и списка литературы. Общий объем диссертации 
составляет 220 страниц. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ 

Во «Введении» диссертации приводятся сведения об актуальности и 
востребованности проведенного исследования, обзор зарубежных научных 
исследований по теме диссертации, степень изученности проблемы, 
научная новизна, соответствие исследования основным приоритетным 
направлениям развития науки и технологий республики, объект, предмет, 
методы, цели и задачи исследования, научно-практическая значимость 
полученных результатов, их внедрение в практику, их апробация, 
опубликованные работы, структура диссертации. 

В первой главе диссертации под названием «Методологический 
анализ духовного наследия Фазл ибн Ахмада» дан методологический 
анализ социально-духовной среды времени жизни мыслителя, а также 
жизни и научного наследия Фазл ибн Ахмада и трактата «Иддат ул укул ва 
умдат ул макул». Проведен сравнительный анализ исследований 



45 

зарубежных и отечественных исследователей, изучавших жизнь и научное 
наследие Фазл ибн Ахмада. Считается целесообразным разделить жизнь и 
деятельность Фазл ибн Ахмада и его место в науке калом на две части: 

1. Трактат Фазл Ибн Ахмада «Иддат уль укул ва умдат уль макул»; 
2. Произведения, написанные о жизни и научном наследии Фазл ибн 

Ахмада. 
По мнению исследователя, это подтверждают источники, оставленные 

великим мыслителем Фазл ибн Ахмадом, его учениками, а также его 
собственный трактат, посвященный изучению теоретических и 
практических проблем бытия9. Период жизни Фазл ибн Ахмада приходится 
на время правления Сельджуков, то есть на конец XI - начало XII века. Ибн 
аль-Фути, арабский историк и биограф из Багдада, живший в XIII веке, в 
своей книге «Тальхис маърифат ар-риджъаль» 10  описывает биографии 
известных учёных, писателей и видных деятелей своего времени и 
приводит следующие сведения о биографии Фазла ибн Ахмада: «Из этого 
рода Халафа произошёл человек по имени Мухаммад, живший, вероятно, в 
начале V века хиджры. Я предполагаю, что Ахмад ибн Халаф был младшим 
братом Мухаммада ибн Халафа и также жил в этом веке»11. Согласно этому 
предположению, Фазл ибн Ахмад, возможно, был сыном Ахмада ибн 
Халафа и происходил из учёной семьи, владевшей логикой и 
рациональными науками. Ибн Сина и Балхи также упоминают о научном 
наследии Фазл ибн Ахмада и его принадлежности к бухарской династии: 
«…во всяком случае, это предположение является личным мнением 
писателя, и на основании этого предположения я считаю Фазл ибн Ахмада 
ибн Халфа принадлежащим к Бухаре»12. В то же время, сведения и ссылки в 
рукописном экземпляре «Современного собрания трактатов», а также стиль 
письма и их теоретическая структура подтверждают, что Фазл ибн Ахмад 
ибн Халф был родом из Хорасана и принадлежал к люду первой половины 
V века. 

По мнению диссертанта, для представления реформ этого периода 
недостаточно того, что сведения о науке, культуре и социально-
экономических реалиях XI-XII веков отражены в трудах трёх-четырёх 
поэтов и мыслителей. Важно представить широкой публике вклад Фазл ибн 
Ахмада и подобных мыслителей в мировую науку, познакомить её с их 
идеями и учениями, влияющими на развитие современной молодёжи. 

خنوران و اهل حرفه و پیشه و پس از سدهٔ نهم نیز که تدبیر صفويان اقتضا می کرد هنرورزان و س
از هرات، بعضا به شبه قاره هند کوچیدند و زبان و فرهنگ   - اصناف بازار خراسانی و غیر خراسانی

خاورانی را به آن ديار بردند و شکوفا کردند و عده ای به آسیا میانه و ترکستان رفتند و خانهٔ وجودشان  
دند و بسیاری نیز به تبريز و اصفهان کوچانده شدند و  عمارت کر -که زبان و فرهنگ خاورانی بود  -را 

مصاديق زبان و فرهنگ خاورانی را در آن جايها گسترانیدند و حتی به سوی آسیا صغیر روانه شدند و 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی. 9

ص18م.  1993-ه.ش1371  
10 Абу Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Муҳаммад ибн ал-Футий. “Талҳис маърифат ал-рижъал”// Нажиб Мойил 

Ҳаравий тарж. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. – Б. 37. 
11 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 20. 
12 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 21. 



46 

 چیزی را که با بهاء ولد و محقق ترمذی و مولوی بلخی به آنجا رفته بود روايی بیشتر بخشیدند.13
Смысл: после XII века учёные, поэты, ремесленники и люди различных 

профессий мигрировали из Герата на Индийский субконтинент. Они 
принесли с собой науку и культуру и развили их. Некоторые отправились в 
Среднюю Азию и Туркестан и построили свои собственные «дома бытия», 
основанные на науке и культуре. Многие перебрались в Тебриз и Исфахан и 
внесли свой вклад в развитие науки там. Они даже отправились в Малую 
Азию, где создали широкие возможности для развития исламских наук, 
первыми из которых были Бахауддин Валад, Мухаккик Термизи и 
Джалалуддин Балхи. В некоторых учениях мыслитель упоминается как 
«Хаким», «аль-Хаким аль-Фазиль» (т.е. добродетельный мудрец). 

В конце XI – начале XII века в Хорасане процветали духовность, наука, 
философия, поэзия и культура. Он был колыбелью богословов, философов, 
историков, инженеров и ораторов. С этой точки зрения Фазл ибн Ахмада 
можно назвать представителем эпохи Возрождения. Культура Хорасана не 
исчезла с монгольским нашествием, а претерпела изменения, 
адаптировалась и продолжила своё существование в новых формах. Видеть 
историю только через руины – значит забывать о живой природе культуры. 
Монгольское нашествие стало тяжким испытанием для Хорасана, но он 
выдержал его и вступил в новую эпоху, обладая собственным духовным и 
культурным багажом. В государстве Сельджуков развивались наука и 
культура. Особенно высоким культурный прогресс был в Иране, Ираке и 
Мавераннахре. Медресе были построены в Нишапуре, Исфахане, Басре, 
Герате, Мерве, Бухаре и Самарканде. В частности, медресе Низамия в 
Багдаде, построенное Низамом аль-Мульком в 1067 году, известно во всем 
мире. Низам аль-Мульк написал труд «Сиёсатнаме» об основах 
государственного управления. Низами Гянджеви, Джалалуддин Руми, 
Саади Ширази, Омар Хайям создали бессмертные шедевры персидской 
поэзии. Среди исламских мыслителей и суфиев были Мухаммад аль-Газали, 
Фаридуддин Аттар и Ходжа Юсуф Хамадани. 

В диссертации указывается, что трактат автора «Иддат ул укул ва 
умдат ул макул» («Средства для разума и основа интеллектуальных истин») 
состоит из 161 страницы, первая часть которой на 78-й странице 
представлена на персидском языке, а начиная с 79-й страницы – на 
арабском. Во введении содержатся размышления о жизненном пути 
мыслителя, его культуре, стиле языка и рукописи. Текст трактата, местами 
критикующий и ссылающийся на философов, особенно греческих, местами 
на мутазилитов, а иногда и на таких деятелей, как Абу Сахль аль-Масих, 
свидетельствует о его глубоких познаниях и решимости в философских и 
калом (веронаучных) концепциях. Во введении к трактату «Иддат уль-укул 
ва умдат уль-макул» анализируются и излагаются доказательства единства 
Аллаха, доказательства сотворения Вселенной и доказательства 
воскресения (т.е. воскресения):  

نگاهی تخصصی فضل بن احمد به مسائل کلامی و مباحث فلسفی، سبب شده است تا وی به فلسفه  

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  13

ص19م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



47 

د و نگره ای انتقادی داشته باشد. از رسائل او بر می آيد که وی هرگز مبهوت و مرعوب و کلام دي
شهرت و قبول حکما و دانشمندان پیشین نشده است. آنجا که حکیمان و منجمان پیشین نتوانسته اند دلیلی  

آنجا که در پشت مفاهیم و مصطلحاتشان بگزارند، فضل بن احمد ناتوانی و عجز آنان را نموده است، و 
نظر و رأی آنان مدلل و مبرهن بوده، وی از آنان تبجیل کرده و دلايل آنان را روشنتر تبیین نموده 
 است 14

Смысл: Подход Фазл ибн Ахмада к учению калом и философским 
вопросам как специалиста обеспечивал его критический взгляд на 
философию и калом. Его трактаты показывают, что он никогда не был 
очарован или запуган престижем и общепринятыми мнениями предыдущих 
правителей или мыслителей. Всякий раз, когда предыдущие правители и 
астрологи не могли предоставить достаточных доказательств своих 
концепций и терминов, Фазл ибн Ахмад ясно указывал на их слабость. 
Однако, когда их идеи и взгляды были обоснованы и подкреплены 
доказательствами, он с уважением упоминал их и объяснял их аргументы 
более ясно и полно. Поэтому мыслитель с уважением принимает каждое 
мнение всех мыслителей, высказанное в трактате, но не принимает их как 
абсолютную истину. Фазл ибн Ахмад не признаёт недоказанное мнение, а 
уважает доказанное мнение и далее раскрывает, и развивает его в своём 
стиле. Такой подход свидетельствует о том, что мыслитель не просто 
критик, а автор, продолжающий, анализирующий и развивающий науку. 
Фазл ибн Ахмад использовал интеллектуальные аргументы для решения 
философских и калом проблем. Мыслитель опирался не только на 
религиозные источники, но и на логические и интеллектуальные 
аргументы. Например, Фазл ибн Ахмад выступал против утверждений 
софистов и хашиитов и опровергал их идеи интеллектуальными 
аргументами. 

Абу аль-Маоли называл своего учителя «Хакимом», «великим 
мудрецом», «широкомыслящим» и «благородным» 15 , что указывает не 
только на его научный потенциал, но и на высокий уровень личных 
добродетелей.  

Согласно диссертанту, одним из важнейших аспектов трактата Фазл 
ибн Ахмада является его опора на научный метод и опыт при изложении и 
анализе проблем. Мыслитель уделял внимание научно-методологическому 
подходу при анализе существующих знаний. В частности, он освещал 
сложные вопросы философии и учения калом не только в интеллектуально-
философском ключе, но и с религиозной, правовой и исторической точки 
зрения. Научный подход Фазл ибн Ахмада позволил ему понять различия 
между различными мнениями и научными школами. В частности, в 
трактате «Иддат уль-укул» отмечается следующее: «По моему мнению, 
если идея, теория или вывод не соответствуют разуму и логике, они могут 
быть неприемлемы с точки зрения суждения»16 . Мыслитель подходит к 
каждой идее, особенно к религиозным или философским спорам, не только 
с интеллектуальной, но и с моральной, социальной и духовной точки 

 
14 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 20. 
15 “ABU`L-MA`LI”. Encyclopedia Iranica, I/3. - PP. 334-335.  
16 Фазл ибн Аҳмад “Иддат ал-уқул ва умдат ул-маъқул”. - Машҳад, Остон Қудс Ризавий, 1993. - Б. 21. 



48 

зрения. Это отличает Фазл ибн Ахмада от других мыслителей его времени. 
В исследовании отмечается, что Фазл ибн Ахмад постиг и овладел 

наукой калома в эпоху средневекового возрождения, будучи 
современником таких деятелей калома и философии как аль-Газали (ум. 
505) и аш-Шахрастани (ум. 548). Тот факт, что мыслитель в своём трактате 
«Иддат уль-укул» разъяснял темы единства Аллаха, начала вселенной и 
загробной жизни посредством логических и философских аргументов, 
свидетельствует о его глубоком знании калом и философских методов того 
времени. Трактат представляет собой не только религиозную дискуссию, но 
и пример логико-философского мышления. Это показывает, как в эпоху его 
жизни углублялась и обогащалась наука калома. 

Мыслитель не принимает философию напрямую, а скорее различает её 
аспекты, верные и неверные, основываясь на законах шариата. Он 
объясняет философские проблемы, основываясь на следующих трёх этапах: 

Во-первых, критический подход. То есть, говорящий критически 
относится к древнегреческим философам (например, Аристотелю, Платону) 
и полемистам своего времени (подражателям, дружественно принимающим 
или чрезмерно агрессивным). Это показывает, что он представляет школу 
мысли, основанную на рефлексии, а не на подражании. 

Во-вторых, он сочетает исламскую веру с философской логикой. То 
есть, учёный доказал существование Бога, сотворение вселенной, вечность 
души и загробную жизнь не только с помощью повествований, но и логико-
философскими методами. Этот подход близок научному методу аль-Газали 
и Ибн Рушда и стремится понять взаимосвязь философии и религии. 

В-третьих, различение философии на основе законов шариата. То 
есть, Фазл ибн Ахмад не принимает философию слепо, а, напротив, 
различает её аспекты, верные и неверные, основываясь на правилах 
шариата. Это характеризует его как мыслителя с глубокими познаниями в 
религиозной мысли и критическим анализом. 

Следующие три метода вытекают из учения Фазл ибн Ахмада: 
культура научной критики; критика науки, уважение к личности; и 
извлечение уроков из ошибок. 

Согласно диссертанту, исследовательский метод Фазл ибн Ахмада 
характеризуется критическим анализом, основанным на логике, 
осторожностью, уважением к научному наследию и независимостью 
мышления. Метод исследования Фазл ибн Ахмада отличается ясностью и 
совершенством его научно-философского подхода. Фазл ибн Ахмад 
использовал интеллектуальные аргументы для решения философских и 
калом проблем. Тот факт, что в своём трактате «Иддат уль-укул» мыслитель 
разъяснял темы единства Аллаха, начала вселенной и загробной жизни 
логическими и философскими аргументами, свидетельствует о его 
глубоком знании калом-философских методов того времени. 

Его трактат «Иддат ул-укул» – произведение, направленное на 
постижение истинной сущности человеческой мысли и науки. В нём 
мыслитель трактует науку не только как знание, но и как свет, ведущий к 
духовному совершенству человека. Научно-этический подход к проблемам 



49 

свидетельствует о высоком уровне его философских воззрений. 
Вторая глава диссертации называется «Своеобразие онтологических 

воззрений Фазла ибн Ахмада». В этой главе представлен сравнительный 
анализ его онтологических воззрений и рассматривается проблема света и 
движения. 

Изучение сущности бытия, его бесконечности и связи с ней 
человеческой жизни составляет суть философии. Эти проблемы 
интересовали всех философов. 

В исследовании анализируются единство (единственность), бытия и 
чистота Творца на основе атрибутов и признаков созданий в трактате Фазл 
ибн Ахмада «Иддат уль-укул ва умдат уль-макул» («Средства для причин и 
основа для интеллектуальных истин»), а также разъясняются следующие 
десять цитируемых доказательств17:  

Первое доказательство – это вуджуд аль-мутлак (всеобщее бытие). 
Потому что бытие делится на: ваджиб, коин (возможное) и невозможное. 
Ваджиб бытия вселенной приходит вместо доказательства её бытия. 
Вселенная вечна и нуждается в существе, чьё бытие ваджиб (условно). Это 
существо является причиной бытия вселенной. Если существо, чьё бытие 
ваджиб аль-вуджуд (условно), не является его причиной, то бытие 
вселенной не лучше небытия. Поэтому учение Фазл ибн Ахмада считается 
имеющим общность мыслителей в вопросе «бытия». То есть, существо, чьё 
бытие ваджиб уль-вуджуд (условно), является причиной бытия вселенной. 

Второе доказательство - существование множества вещей, 
сосуществующих с одной вещью в комплексе сущности вселенной, и 
невозможно, чтобы одна из этих многих вещей стала причиной другой. 

Третье доказательство – это состав и структура вселенной. 
Поскольку состав и структура бытия требуют высшего Существа, которое 
является необходимым (условием). Фазл ибн Ахмад уделяет особое 
внимание формам существования бытия и выдвигает «необходимость» 
(необходимость бытия Бога) в качестве главного ораза (сущности). 

Четвёртое доказательство – это движение, охватывающее все тела 
вселенной. Ибо невозможно, чтобы тело было одновременно и движущим, 
и движителем, так же как невозможно ему быть одновременно 
действующим и воспринимающим. Поэтому телу необходим движущий, 
сила которого бесконечна. 

Пятое доказательство – это времена года (то есть отличительные 
признаки), связывающие воедино тела всей вселенной. Некоторые объекты 
тел вселенной отделены от других. Потому что времена года не входят в 
сущность и реальность живой души. Состояние каждой вещи в 
определённое время не входит в её сущность. 

Шестое доказательство - все тела являются взаимодополняющими 
формами (подобно цвету, тени и движению). Различие между временем 
года и временем года познаётся по жару огня, влажности воды, черноте 
ворона и белизне одежды. Первое из них необходимо для тел, а второе — 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس   17

ص96م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



50 

взаимодополняюще. 
Седьмое доказательство – это порядок, система и правила всего 

мироздания. Ибо это невозможно без премудрого и мудрого Творца, 
который придаёт материи форму и облик, наделяя её всеми необходимыми 
ей по сути свойствами. Это ясно видно в телах мироздания, как простых, 
так и сложных. 

Восьмой доказательство - существованию жизни, роста, 
возникновения и размножения у всех животных и растений. Потому что 
каждое из них создано настолько тонко и чудесно, что его удивительная 
структура поражает тех, кто обладает разумом. Критерии Вселенной не 
подходят для измерения человеческого существования. Человеческое 
существование ограничено в пространстве. 

Девятое доказательство - изменение и взаимообмен, царящие в 
природе всех существ в мире. Таким образом, ничто среди них не остается 
неизменным ни на мгновение. Существование существа определяется 
изменениями в нем. Если бы не было изменений, существование существа 
оставалось бы неизвестным. 

Десятое доказательство - Вселенная ограничена в своей сущности, 
силе и продолжительности, что свидетельствует о том, что она была 
создана Существом, обладающим силой и мощью, лишенными 
бесконечности. 

Диссертант утверждает, что в своём учении Фазл ибн Ахмад 
подчёркивает, что вселенная делится на необходимое, возможное и 
невозможное, и что эта вселенная вечна и нуждается в Существе, бытие 
которого необходимо. Вселенная состоит из материи и бытия. Считается, 
что бытие нуждается в материи для своего существования. В частности, 
мыслитель анализирует ограниченность вселенной и приводит следующие 
два аргумента, утверждая, что любая ограниченная сущность неизбежно 
имеет ограниченную силу: 

- бытие не имеет конца, потому что у него нет начала. Его 
существование и бессмертие вечны. Потому что Его бытие вечно. Его 
древность доказывает, что небытие не предшествовало Ему. 

- Круговорот Вселенной, которое вращается сейчас, доказывает 
существование предшествующего вращения, в котором её вращение 
заканчивается. Следовательно, если Вселенная – нечто ограниченное и 
конечное, то она создана Вечным, Который не имел начала и к Которому не 
перешло никакое небытие. Это доказательство, которое теологи 
рассматривают и на которое опираются при рассмотрении происхождения 
Вселенной18. 

Абу Сахл Масихи описывается как: «Человек, чьи слова отличаются 
мудростью, но он ошибся в своих взглядах на свет. Его ошибка в том, что 
он утверждает, что свет не является ни субстанцией, ни акциденцией». Он 
обосновывает это мнение следующими аргументами: 

- свет — это не луч, потому что, будь он лучом, он не смог бы 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  18

ص 107م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



51 

перемещаться из одного места в другое. Но солнечный свет движется от 
своего центра к центру Земли. 

-  свет не является телом, потому что, если бы он был телом, он должен 
был бы распасться в воздухе, а когда он покидает солнце, он бы распался 
или рассеялся, подобно воде, текущей из своего источника. 

- свет не является субстанцией (сущностью материи), потому что, будь 
он субстанцией, он не был бы пустым и не исчезал. Если бы свет был 
субстанцией, например, если бы свет проникал сквозь щель в доме, он бы 
оставался в доме и не двигался. 

В диссертации утверждается, что Фазл ибн Ахмад философски 
анализировал бытие, уделяя особое внимание формам бытия: движению, 
изменению, пространству и времени. Согласно мыслителю, движение 
подразделяется на следующие три вида: 

جنس حركت سه نوع است نوع اول طبعى نوع دوم حیوانى كه  ان را  ارادى خوانند  نوع  سیم  
ر سری  مثال حرکت طبیعى  همجو حرکت آب که از بالا  زير ايد وبه مركز خوش باز شود  جون  د ق

مرکز  قرار گرفت  از انجا حركت نکند  الا به قهر و مثال حرکت حیوانی همجون  حرکت انسان  و غیر  
ان که  جنبش او از برای جر منفعت  باشد   اما از برای دفع مضرت  وجون  مقصود  او  حاصل كشت 
 19.ساکن شود و هم حرکت به قهر موجود است 

Первое - естественное движение, которое происходит естественным 
образом. Например, движение воды сверху вниз. Достигнув центра, вода 
остаётся неподвижной и может быть сдвинута только силой. 

Второе - действие животных (произвольное) — это действие, 
совершаемое на основе воли. Например, действия, совершаемые людьми 
или другими животными для получения выгоды или предотвращения вреда. 
Когда цель достигается посредством этого действия, объект или человек 
останавливается. 

Третье, вынужденное действие — это действие, которое совершается 
в силу принуждения или внешнего воздействия. 

“Знай, что субстанция (т.е. причина), составляющая тело, делится на 
три части: 

1. Материя (т.е. материя) 
2. Форма (т.е. форма) 
3. То, что сложно (состоит) из этих двух 20. 
Материя – это субстанция, потому что она принимает субстанцию. 

Форма также является субстанцией, потому что она удерживает 
субстанцию. Соединение этих двух также является субстанцией, потому что 
субстанция не может образоваться без субстанции. 

В диссертации представлена критика Фазл ибн Ахмадом Абу Сахлом 
Масихи идеи о том, что свет не является ни свойством (атрибутом), ни 
субстанцией (вещество), и его убедительное доказательство того, что свет 
является атрибутом посредством интеллектуальных аргументов. Согласно 
учению мутакаллимов, если свет исходит от объекта, он может проявляться 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  19

ص68م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  20

ص85م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



52 

в любом цвете. В то же время, если этот объект взаимодействует с другим 
объектом, последний создает этот свет, но это само происходит через 
воздух. Согласно учению Фазл ибн Ахмада, возникновение света в объектах 
обусловлено светом в объектах Вахибом ас-суваром (т.е. Аллахом). Этот 
процесс происходит при чередующемся, то есть равномерном, положении 
солнечной сферы. Он появляется вне времени. Следовательно, процесс 
появления света в объектах через воздух, а не переход света от объекта к 
объекту, объясняется как процесс, присущий природе атрибута. 

Согласно диссертанту, идеи Фазл ибн Ахмада о сложности (структуре) 
Вселенной, о том, что каждое творение нуждается в творце, так же как 
каждое творение нуждается в творце, имеют большое значение. Мыслитель 
проанализировал взгляды философов с пантеистической точки зрения, 
решая вопросы о конечности и бесконечности Вселенной, принципах её 
строения и природе изменений. В учении мыслителя пространство – это 
поверхность, окружающая тело, и для того, чтобы быть реальным 
пространством, он философски проанализировал четыре свойства: два тела 
никогда не могут находиться в одном и том же пространстве одновременно, 
оно должно иметь верхнюю и нижнюю части, оно не должно подвергаться 
влиянию движения тела, и оно должно охватывать тело. 

Третья глава диссертации называется «Философский анализ вопроса 
о человеке и разуме в учении мыслителя». В этой главе представлен 
философский анализ своеобразия взглядов Фазл ибн Ахмада на 
соотношение тела и души, и его идей по вопросу о разуме. 

Фазл ибн Ахмад рассматривает тело как средство достижения 
человеческого совершенства. «Душа - главный источник, движущий тело и 
дающий ему жизнь. Душа временно находится в контакте с телом и 
управляет им, но её сущность сохраняется даже после отделения от тела»21. 
Человек – существо, состоящее из души и тела, его душа состоит из 
«божественного духа» и «божественного повеления», а тело – из «земли» и 
«глины». Идея тасаввуф заключается в том, что, проникая в физическое 
тело, тонкая душа нарушает свою изначальную чистоту в результате 
воздействия на неё материальных стихий, и что совершенство человека 
возможно лишь при сохранении чистоты души и принятии мер, 
обеспечивающих торжество души над телом22. 

Исследование включает философский анализ бессмертия души, 
предложенный Фазл ибн Ахмадом: «Душа не погибает, как тело. Хотя тело 
материально и обречено на смерть, душа, будучи духовной субстанцией, 
продолжает существовать после смерти. Это доказывает её вечность и 
духовное совершенство» 23 . Таким образом, Фазл ибн Ахмад показывает 
сущность души и её превосходство над телом. Подчёркивается, что душа 
обладает вечной и духовной сущностью, не зависящей от тела. Ведь Аллах 
говорит: «Вспомни, как сказал твой Господь ангелам: “Воистину, Я 

 

موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس   فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ 21

ص92م. 1993-ه.ش1371رضوی.   

22 Моҳир Из. Тасаввуф. –Истанбул., 1969. – Б.73. 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس رضوی.  23

ص66م.  1993-ه.ش1371   



53 

сотворил человека из глины. Когда же Я придам ему форму и вдохну в него 
от Своего духа, то падите ниц перед ним» 24 , (Sod, аяты 71-72). Аят 
напоминает нам, что тело принадлежит глине, а душа принадлежит Господу 
миров. В этом случае значение души и нафса (души) одно и то же. Характер 
— это состояние, прочно укоренившееся в нафсе (душе), и действия 
происходят легко из этого состояния без каких-либо колебаний, усилий или 
потребности в размышлениях. По словам мыслителя, «тело в сущности 
состоит из четырех элементов - земли, воды, воздуха и огня. По той же 
аналогии у души также есть основа. Если бы этой основы не было, душа не 
была бы сформирована. Также представить ее существование было бы 
невозможно, если бы не было этой основы. Это так же, как представить 
тело без четырех элементов»25. 

Фазл ибн Ахмад показывает сущностную природу нафса и её 
превосходство над телом. Подчёркивается, что нафс независим от тела, 
обладает вечной и духовной сущностью. В учении мыслителя сделана 
попытка ответить на этот вопрос, задавая вопрос о том, как нафс связан с 
телом. Если кто-то спросит, как нафс может быть ходисом (появление) с 
телом? Мы отвечаем: Слово «ходис» включает в себя два понятия: одно – 
мувжат (сотворённое), другое – мувжад фийх (сотворённый в нём). Форма 
вопроса именно такова. Итак, нафс – это ходис, то есть сотворённая, а её 
сотворённый фийх – тело. Их причиной является мухдис, то есть создатель. 
Также, если тело является причиной своего сотворения, то сотворение души 
также происходит в этом мире26.  

Согласно диссертанту, мыслитель раскрывает, что человек должен 
познать предназначение своего тела и души и вернуться к Аллаху в чистом 
состоянии. Когда состав тела разрушается, душа и тело должны вернуться в 
своё изначальное состояние. В этом состоянии разделения возвращение 
каждого к своему изначальному состоянию также происходит с разумом и 
пониманием. Аллах знает лучше. Люди не знают, что они чужеземцы в этом 
земном мире и что они пришли в поисках совершенства. После того, как 
они не знают, они сбиваются с пути и увлекаются вожделением живота и 
вожделением соития, не достигая совершенства. Итак, начало (основа) 
человека есть субстанция (суть), и все вещи, которые существуют в 
человеке одна за другой, присутствуют в этой субстанции, и каждая из них 
появляется (в процессе роста), являются ли члены внутренними или 
внешними, являются ли они субстанциями или внешними знаками 
(внешними признаками, акциденциями), все они присутствуют в семени, и 
семя содержит в себе все необходимое для совершенства человека, все это 
(свойства), которые образуются вместе с ним и из него самого.  
Человеческое семя является первичной субстанцией (основой) малой 
вселенной и является сущностью (идентичностью) и семенем малой 

 
24 Қуръони карим маъноларининг таржимаси. / Таржима ва изоҳлар муаллифи: Абдулазиз Мансур. – 

Тошкент: “Тошкент ислом университети”, 2001. – Б.457 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  25

ص93م. 1993-ه.ش1371ی. رضو  
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  26

ص39م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



54 

вселенной. Ибо мир любви – это малый мир, семя влюблено в себя, оно 
желает видеть свою красоту, наблюдать свои качества и имена. (Поэтому), 
желая развиться, оно приобретает качество действия (деяния) и входит в 
смешанное состояние. Оно стремится перейти из мира иджмал 
(целостности) в мир тафсил (разделения) и проявляется в виде множества 
образов, форм, значений и сияний, пока не будет увидена его красота, не 
проявятся его качества и имена, его характер и его характеристики. 

В исследовании раскрывается, что взгляды Фазл ибн Ахмада на разум 
делятся на девять основных частей. 

1. Количество. То есть в ней происходят количественные и 
качественные изменения. «Всякая существующая вещь, — говорит учёный, 
— обладает определённым количеством и определённым качеством; 

2. Качество, то есть в результате сложного и целостного изменения 
развивающейся системы она переходит из одного количественно-
качественного состояния в другое, изменённое количественно-качественное 
состояние. 

3. Отношение, то есть оно связано с процессом взаимного обмена 
идеями между людьми. 

4. Пространство, то есть «расстояние», «длина», «положение», 
«объем», «масштаб», «пространство», «высота», «ширина», «высота», 
«низко», «высоко», «ниже». 

5. Время, то есть столкновение ума с понятиями, связанными со 
временем, такими как «момент», «время», «период», «время», «сезон», 
«вчера», «сегодня», «сегодня», «сегодня», «завтра», «до», «сейчас», 
«прошлое», «будущее», «бессмертие», «вечность», «вечность». 

6. Состояние, то есть выводы, сделанные человеком в различных 
ситуациях. 

7. Способность, то есть человек обладает способностью знать в целом 
и способностью размышлять об определённых вещах: следует ли ему 
делать что-то полезное или вредное или нет, опасно это или безопасно, 
хорошо или плохо. 

8. Действие, то есть разум, требует точности знания и 
непротиворечивости действий, разделения объекта мысли на простые части, 
изучения каждой из них в отдельности, а затем движения мысли от 
простого к сложному. 

9. Взаимодействие, то есть связанное с изменением и развитием. 
Каждое из них – это общие понятия, присущие разуму и называемые 

«родами». Эти девять частей вместе составляют девять высших родов. Если 
к ним добавить понятие руды, то получится десять родов. На основе этих 
десяти родов возникли небо и звёзды, четыре стихии, высшие небесные 
влияния, рудники, растения и т. д.27.  

«Он создал и установил его (т.е. царство вселенной) разумным и 
прочным образом, и в нём не видно ни избытка, ни недостатка, ни 
интеллекта, ни эмоций, ни формы. Он полон и совершенен, и в нём не 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  27

ص25م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



55 

может быть ни изъяна, ни недостатка. Например, Он – Тот, кто существует 
до и после всего, и Он – Тот, кто создал всю вселенную. Девятое небо 
называется «Фалак аль-Мустакым». В его бытии не наблюдается ни 
изменения состояния, ни бездействия. Оно находится в постоянном, 
регулярном и периодическом движении, и в нём не может быть ни избытка, 
ни недостатка. Его величие таково, что Он – Тот, кто обеспечивает 
движение всех существ и движет небеса и звёзды»28. 

В учении Фазл ибн Ахмада создание Вселенной и её совершенная 
форма представлены мудростью и могуществом Всевышнего Аллаха. В 
таких понятиях, как «фалак» (пространство) и «джаухар» (исходная 
субстанция, из которой сотворена Вселенная), их движение и порядок 
осуществляются силой и могуществом Всевышнего Аллаха. Согласно 
мыслителю, цель создания разума - показать истину о сотворении Аллахом 
существ и Вселенной. Все вещи и явления во Вселенной возникают из силы 
и мудрости Аллаха. Фазл ибн Ахмад поднимает вопрос о появлении 
незначительных существ в природе, таких как черви и лягушки, в глубинах 
воды или в нечистых глубинах, и какова роль Аллаха или ангелов в 
создании таких существ, и пытается ответить на него сам: 

Во-первых, божественная мудрость и могущество: если создание этих 
существ приписывается Аллаху, возникает вопрос: как всемогущий и 
мудрый Аллах мог создать столь «бесполезных» и «ничтожных» существ? 
Однако каждое творение Аллаха должно быть основано на мудрости и 
цели. Согласно исламскому верованию, творение Аллаха никогда не бывает 
лишено мудрости. 

Во-вторых, естественные причины: если эти существа не являются 
прямым творением Бога, а созданы посредством законов природы или 
иными средствами, возникает вопрос: есть ли божественная мудрость и 
цель в сотворении каждого существа и предмета в природе? Этот вопрос 
основан на философских и теологических дискуссиях, и поиск мудрости в 
существовании «незначительных» существ в природе поднимает серьёзные 
вопросы об именах и качествах Бога. Мудрость и могущество Бога 
означают, что Он создал всё на своём месте и с определённой целью, и даже 
в существах, которые кажутся человеку «незначительными», присутствует 
божественная мудрость. 

В диссертации отмечается, что Фазл ибн Ахмад пишет о различии 
между интеллектуальными и чувственными наслаждениями следующее: 
«Разница между чувственными и интеллектуальными наслаждениями 
настолько велика, что самое маленькое из интеллектуальных наслаждений 
настолько превосходит чувственные, что по сравнению с ним эти 
чувственные наслаждения становятся такими же ничтожными, как и 
наслаждение невежеством». Поэтому весьма впечатляют следующие слова 
мыслителя: «что удовольствие счастливого человека, соединённого с 
высшим миром, заключается в наблюдении абсолютной истины, и что 
ничто от этого не умаляется, и что статус души настолько высок, что 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  28

ص24م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



56 

чувственные удовольствия ничто по сравнению с интеллектуальными»29. И 
объясняется, что этого количества света по этому вопросу достаточно. 

В учении мыслителя интеллектуальное восприятие – это общее 
понятие просветления и философских размышлений, а также ясность ума и 
мысли, необходимые человеку для ясного и полного их понимания. 
Вселенную можно познать преимущественно разумом, но не все способны 
её постичь. Большинство людей воспринимают её эмоционально. Она также 
делится на две части. «Бытие зависит от восприятия суждений разума». 
Также абсолютная эмоциональность делится на две части. Первая 
называется телами и драгоценностями. Вторая называется араз (качество) и 
аян (сущность). После этой общей классификации каждая часть 
объясняется отдельно. Они пришли к соглашению о расположении видов 
существ» 30 . В утверждениях относительно познания сущего также нет 
противоречий. Любые сомнительные и неясные идеи доказываются ясными 
доказательствами. 

Согласно диссертанту, в учении Фазл ибн Ахмада тело не может 
двигаться само по себе. Если бы тело двигалось само по себе, его движение 
было бы постоянным и никогда не прекратилось бы. Это приводит к 
выводу, что движение тела не зависит от его собственной природы. Душа 
имеет духовную связь с телом, связь, которая не охватывает тело и не 
вписывается в него. Эта связь подобна причинно-следственной связи, 
действуя на тело как причинно-следственный фактор. Нафс – это 
субстанция, и доказано, что она воспринимает сущее, постигает истину, 
затем покидает тело и остаётся в нём навсегда. Нафс – это жрец, она 
возникает после сотворения тела, движет и управляет им в течение 
определённого времени, а затем покидает его. Существует несколько 
ключевых различий между «чувственными наслаждениями» и 
«интеллектуальными наслаждениями». Чувственные наслаждения – это те, 
которые возникают из впечатлений, полученных через физические органы 
чувств человека или животного. Эти удовольствия основаны на физических 
ощущениях и обычно связаны с физическим состоянием человека или 
животного. Каждое существо испытывает одни и те же виды чувственных 
удовольствий: зрение, слух, обоняние и так далее. 

Четвёртая глава диссертации называется «Нравственные воззрения 
Фазл ибн Ахмада и их значение в современную эпоху». В этой главе 
представлен философско-этический анализ проблемы нафса и чистоты в 
учении Фазл ибн Ахмада, а также роли наследия Фазл ибн Ахмада в 
содействии достижению совершенства молодёжью Нового Узбекистана. 

Сила преданности, привязанности и любви между людьми проявляется 
в их отношениях, то есть в их словах и поступках. Для некоторых во имя 
такой любви кроются эго и похоть. Поэтому любовь к Богу сильнее, 
интенсивнее и могущественнее любви творений. В достижении истины 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  29

ص42م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  30

ص70م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



57 

также важно преодолеть существующие противоречия между душой и 
телом. 

В исследовании анализируются идеи Фазл ибн Ахмада: «Есть предел 
истинной благотворительности (щедрости), и если он превышен, это 
расточительство. Есть также предел предусмотрительности и 
осторожности. Превышение этих пределов - трусость» 31 . Мыслитель, 
показывая разницу между нафсом и телом, подчёркивает, что нафс человека 
независим от материи, неизменен и стабилен. Тот факт, что нафс человека 
принимает в себя различные противоречия, но не претерпевает никаких 
изменений, делает её отдельной сущностью. Однако нафс человека 
принимает противоречия и поступки, такие как знание и гнев, щедрость и 
скупость, мужество и страх, чистота и грех, и другие. Все эти противоречия 
сосредоточены в нафсе и принимают её истинный облик, но в ней нет ни 
изменений, ни правильности. 

Нафс способен принимать противоречивые чувства и противоречивые 
нравы человеческие. Эти противоречия – знание и невежество, добродетель 
и низость, щедрость и скупость, мужество и трусость, послушание и грех. 
Эти противоречивые качества сосредоточены в человеческой душе, и 
истинный образ нафса принимает эти противоречия, но не изменяется в ней. 
Из этого следует, что человеческий нафс – простая субстанция, а не 
сложное тело. По мнению Фазл ибн Ахмада, он философски анализирует 
цель и достоинства повеления Аллахом людям поститься. Социальное и 
духовное значение поста заключается не только в воздержании от еды и 
питья, но также включает в себя такие вопросы, как духовное воспитание и 
воспитание сострадания к окружающим. «Когда люди спрашивают, почему 
им заповедано поститься, то ответ должен быть таким: чтобы они могли 
испытать боль голода и жажды, и познать голод и жажду Судного Дня; те, 
кто постятся, становятся смиренными, богобоязненными и нуждающимися, 
и достигают божественной награды; они терпеливо переносят голод и 
жажду из просветления и преданности, и таким образом становятся 
достойными божественной награды; пост также является средством 
обуздания себя, управления им в течение дня, напоминанием в этом мире, 
делающим людей скромными и покорными религиозным обязанностям, и 
руководством к делам Последней жизни; посредством поста слуги узнают о 
положении бедных, нуждающихся и слабых; и таким образом они дают то, 
что Бог дал им, в качестве милостыни и милостыни»32.  

По мнению исследователя, первая и самая важная цель поста - помочь 
людям почувствовать голод и терпение. Это влияет на человека не только 
физически, но и духовно. Обычно в таких случаях человек чувствует свое 
здоровье и благополучие и пытается понять истинную ценность жизни. 
Человек становится благочестивым, благородным и скромным. То есть пост 
формирует смиренный и благочестивый характер человека. Через пост 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  31

ص42م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  32

ص42م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



58 

человек повинуется себе, учится подчиняться необходимым требованиям 
жизни, изменяет свои чувства и делает его более значимым для общества, 
особенно для нуждающихся. Он требует от человека внимания к себе, 
размышлений о мучениях загробной жизни. Пост — это деяние, 
направленное не только на физическое, но и на духовное и нравственное 
воспитание. 

«Если спросить, чем чувственные удовольствия отличаются от 
интеллектуальных и могут ли животные испытывать более сильные, чем 
чувственные, то ответ будет следующим: согласно точным исследованиям, 
то, что воспринимается физическими чувствами, связано с телом. 
Чувственные удовольствия, то есть удовольствия, воспринимаемые 
органами чувств, безусловно, связаны с воспринимаемыми чувствами 
объектами. Например, еда, питьё, половой акт и другие подобные вещи 
связаны с чувственными восприятиями, такими как зрение, слух, обоняние 
и осязание. Чувственные удовольствия не отличаются от этих типов»33. 

В диссертации обсуждается суть этих идей, и отмечается, что 
чувственные удовольствия возникают при взаимодействии человека с 
физическими ощущениями, такими как еда, плавание и другие. Эти 
удовольствия воспринимаются через восприятие того, что он видит, 
слышит, осязает и чувствует. Примерами могут служить еда, питье, сон и 
другие.  Удовольствия ума основаны на интеллектуальном или духовном 
опыте, создаваемом посредством человеческого мышления и ментального 
восприятия. Эти удовольствия связаны с опытом, основанным на личном 
познании и анализе. Эти идеи в настоящее время имеют большое значение 
для развития духовной зрелости молодёжи Нового Узбекистана. Как 
отмечает наш Президент: «В последнее время у нас, к сожалению, 
деградировало понятие «духовности». Мы относимся к духовности как к 
чему-то ненужному. Сегодня умы большинства молодых людей заняты 
потребительством, безразличием к судьбе Родины, народа и страны, 
проявлениями «массовой культуры». Может ли быть патриотом и лидером 
человек, не уважающий историю, духовные и религиозные ценности своего 
народа, неспособный их защитить? Здесь созданы Центр исламской 
цивилизации, школы хадисов и творчества. Мы уделяем особое внимание 
глубокому изучению наследия наших великих учёных, созданию историко-
художественных произведений, фильмов»34. 

Фазл ибн Ахмад анализирует вопрос некоторых тяжких грехов (кабир) 
в исламе и их угрозу обществу. По словам мыслителя, «это действия, 
противоречащие шариату и наносящие вред человеческой жизни и 
обществу. Избегание убийства, которое запретил Аллах; избегание 
прелюбодеяния; употребление алкоголя; причинение вреда родителям; 
оставление войны; несправедливое поедание имущества сирот; 
употребление в пищу без необходимости падали, крови, свинины и мяса, 
забитого без «Бисмиллях»; ростовщичество (взятка); запрещённые товары; 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  33

ص69م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
34 Мирзиёев Ш.М. Миллий тикланишдан-миллий юксалиш сари. – Тошкент: “Ўзбекистон”, 2020. – Б.150. 



59 

азартные игры; взвешивание на весах; клевета на целомудренных женщин; 
дача ложных показаний; отчаяние в милосердии Аллаха; поддержка и опора 
на угнетателей; ложная клятва; стремление к правам других; ложь без 
оправдания и необходимости; высокомерие; расточительность; требование 
слишком многого; предательство; стремление к лёгкости хаджа; 
враждебность и враждебность к друзьям и святым; предаваться тщетным 
занятиям; усугублять грехи»35. Поэтому людям важно проявлять любовь, 
радость и поддержку к своим близким, и когда отношения между ними 
стабильны, семья и общество будут крепкими. 

В диссертации анализируются важные идеи Фазл ибн Ахмада, 
касающиеся вопросов морали. Мыслитель подчёркивает необходимость 
избегать черт характера, ведущих к безнравственности, таких как зависть и 
жадность. «Остерегайтесь жадности и зависти, ибо эта черта привела к 
гибели прошлых народов. Также остерегайтесь скупости, ибо скупость — 
это один из видов бедствия. Свободный и верующий человек не может 
обладать этими чертами. Скупость противоречит вере»36. Жадность — это 
чрезмерная энергия и энтузиазм человека, направленные на собственную 
выгоду за счёт других. Жадность может привести человека к духовной 
деградации, направляя его исключительно на личные интересы. Зависть — 
это чувство недовольства успехом, богатством, почётом и престижем 
других, возникающее при виде их роста. Зависть побуждает человека 
стремиться к любой выгоде и может привести к совершению дурных 
поступков. Слово «скряга» обычно используется для описания человека, 
который скупится и не стремится приносить пользу обществу. Скупость 
выражает поведение человека, которое подразумевает воздержание от 
чрезмерных трат и отказ от помощи себе или другим. Поэтому, если в 
человеке возникают зависть, жадность и скупость, это создает препятствия 
и искажения в его намеченных целях, отношениях в обществе и моральных 
принципах. Поэтому в своем учении мутакаллим призывает людей 
остерегаться жадности и зависти, чтобы предостеречь их. 

Человек без этих следующих шести вещей подобен 
самоуничижительному глупцу: 

Во-первых, тот, кто просит прощения языком, но не раскаивается 
сердцем, тот позорит себя. То есть, если человек просит прощения у 
Аллаха, но не отворачивается от несправедливости, то его желания 
недопустимы. Потому что истинное раскаяние должно проявляться в 
действиях. Если же он ограничивается просьбой о прощении или выражает 
её только языком, это приведёт к жалости к себе. 

 Во-вторых, кто просит помощи у Бога и не трудится для её 
достижения, тот обманывает себя. То есть, кто просит помощи у Бога и 
уповает на Него, но сам не трудится (например, не прилагает достаточно 
усилий на работе), тот не проявляет истинной веры в даваемых ему 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  35

ص69م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس   36

ص97م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



60 

жизненных испытаниях. Для успеха, помимо Божьей помощи, необходимы 
и собственные серьёзные усилия и старания. 

В-третьих, тот, кто хочет избежать заблуждения и не мыслит долго и 
не соблюдает его тонкости, тот посмеялся над собой. То есть, если он 
просит у Аллаха здоровья и осторожности, но сам не поступает беспечно и 
неправильно в жизни, он сам себя приведёт к предательству. Эти слова, с 
одной стороны, учат человека личной ответственности через действия. 

В-четвёртых, тот, кто просит у Аллаха Рая, но не терпелив к 
трудностям, тот посмеялся над собой. То есть, для достижения Рая 
человечеству необходимы терпение, вера и поминовение. Если же человек 
просит Рая, но не терпелив к испытаниям в своей жизни, то он лишится 
милости Аллаха. 

В-пятых, тот, кто ищет убежища в Боге от огня Ада и не оставляет 
мирских желаний, насмехается над собой. То есть, если он ищет убежища в 
Боге от Ада, но не оставляет мирских желаний и эго, он насмехается над 
собой. Это указывает на противоречие между мольбой и действием.  

В-шестых, тот, кто поминает Бога, но не стремится к исполнению Его 
воли, насмехается над собой. То есть, если он поминает Бога, но не 
поступает по Его воле, он насмехается над собой. Вода – источник жизни, и 
если человек поминает Бога, но не пользуется необходимым для жизни 
(например, водой), это показывает, что его мольба нечиста. 

По мнению диссертанта, важность мирового духовного наследия для 
человечества, как важного фактора развития национального сознания и 
мировоззрения, прослеживается в учении Фазла ибн Ахмада. Три вещи 
ведут человека к счастью: правильный разговор, невысказывание чужих 
недостатков и забота о будущей жизни. «Три вещи спасают верующего: 
воздержание от злословия; сосредоточение на полезных делах в этом мире и 
в будущей жизни; обильное пролитие слёз за свои грехи»37. Фазл ибн Ахмад 
утверждает, что для достижения просветления и совершенства человеку 
следует уделять внимание следующим трём важным аспектам. 

- не говорить праздных слов38. То есть он подчеркивает необходимость 
избегать бессмысленных и бесполезных слов и только анализировать их 
значение и полезность, прежде чем говорить. 

- не переусердствовать в борьбе и нетерпимости39. То есть, необходимо 
обращать внимание на нормы в спорах и дебатах. Во многих случаях люди 
нервно вступают в споры и сталкиваются с ситуациями волнения в общении 
с другими. 

- быть кротким и довольным, то есть быть терпеливым40. В процессе 
самоуправления человек должен уметь контролировать себя. 

 
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  37

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  38

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  39

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   
فضل بن احمد بن خلف بخاري. عدةالعقول و عمدة المعقول في ايضاح مباني الاصول. مشهد, چاپ موسسه چاپ و انتشارات آستان قدس  40

ص 110م. 1993-ه.ش1371رضوی.   



61 

Раскрывается значение взглядов, выдвинутых мыслителем, в качестве 
исходной основы для воспитания молодого поколения людьми высокой 
добродетели, выбора достойного и опытного учителя для обучения, 
совершенствования образовательного процесса в Новом Узбекистане, таких 
как борьба с такими сатанинскими пороками, как высокомерие, чванство и 
эгоизм, воспитание души, становление знатока, осознание угроз и 
опасностей, пробуждение от сна беспечности, формирование духа 
бдительности. Поэтому интеллект, понимание, доверие и исследование 
играют важнейшую роль в человеческом поведении. Недопустимо судить 
без знания или действовать без понимания. Исходя из этого, каждый 
человек должен жить, руководствуясь знаниями, разумом и гармоничным 
поведением. Поэтому в любой работе, даже в деликатном вопросе, 
необходимо воздерживаться от преждевременных или поспешных решений 
и всегда действовать с полным пониманием. 

Исходя из этого, исследователь подчеркнул, что благодарность за 
каждое благо, дарованное нам Аллахом, считается основой чистой и 
справедливой жизни. Если человек не благодарен, Аллах может прекратить 
даровать ему больше благ. Если человек хочет сделать свою мирскую и 
духовную жизнь благополучной, счастливой и стабильной, ему следует 
избегать этих грехов. Жестокость, отвращение от добра и неблагодарность 
отдаляют человека от милости Аллаха. 

Согласно диссертанту, учение Фазл ибн Ахмада подчёркивает, что 
человек должен обогащать своё положение и духовный мир на протяжении 
всей жизни, самообразовываться, постоянно стремиться к знаниям и 
взращивать своё эго и высокомерие, чтобы стать честным и правдивым. Он 
отмечает, что терпение и действие важны в человеке, и что терпение, то 
есть добродетель учёного, означает «возвышение» мыслителя. Поэтому, 
приобретая знания, человек должен не только ограничиваться их 
получением, но и быть терпеливым и внимательным в практике. 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Трактат Фазл ибн Ахмада «Иддат уль-Укуль» был создан на пике 
развития мысли Востока, в котором вопросы человека, разума, света, души 
и совершенства трактуются в философском, нравственном и духовном 
единстве. На основе изучения научных взглядов мыслителя не только как 
историко-философского источника, но и с точки зрения основных 
онтологических, эпистемологических и аксиологических принципов 
современной философии, можно утверждать, что созданная им 
философская система определяет место разума, науки и мудрости в 
процессе самореализации человеческой мысли. На основе раскрытия 
значения духовного наследия Фазл ибн Ахмада и изучения его роли в 
гармоничном воспитании подрастающего поколения были сделаны 
следующие научно-теоретические выводы: 

1. Фазл ибн Халаф был уроженцем Хорасана, потомком бухарской 
династии и жил в конце XI - начале XII веков. Он был мыслителем в 
области калома и философом. Социальная, культурная и религиозно-



62 

духовная среда исторического периода, в котором жил Фазл ибн Ахмад, 
сформировала научное и философское мышление его времени. В IX и X 
веках интеграция философии, калома, логики и интерпретации на 
мусульманском Востоке дала новое толкование сущности человека и 
разума. Сформировавшаяся в этих условиях научная среда обогатила 
мышление Фазл ибн Ахмада и его философское мировоззрение, основанное 
на разуме и мудрости. В этот период признание науки как ценности и 
взгляды на свободу человеческой мысли заложили основу основных 
направлений позднейшей восточной философии. 

2. Трактат Фазл ибн Ахмада «Иддат уль-укул ва умдат уль-макул» 
(«Обещание разума и основа того, что приемлемо для разума») ценится как 
источник, определяющий методологические основы средневековой 
мусульманской мысли. В центре его мысли – разум – средство познания 
бытия, знание – сила, ведущая человека к совершенству, и мудрость – свет, 
постигающий реальность. Поскольку в этом трактате темы единства 
Аллаха, начала вселенной и загробной жизни раскрываются логическими 
аргументами, идеи знания, восприятия, просветления и совершенства 
человека ценятся как источники глубокого философского анализа. Фазл ибн 
Ахмад трактовал разум, знание и совершенство как центральные ценности 
человеческой сущности. Он рассматривал знание и нравственность как 
целостный процесс. Его взгляды и сегодня служат методологической 
основой для свободы мысли, культуры научной мысли и духовного 
пробуждения. 

3. Онтологические взгляды Фазл ибн Ахмада выражают взаимосвязь 
бытия, существования и божественной истины. Для мыслителя 
существование – это движение света, то есть динамический процесс 
духовного пробуждения. Человек находится в центре этого процесса, 
поскольку он достигает света через разум, а истины – через мысль. 
Мыслитель анализирует взгляды философов с пантеистической точки 
зрения, решая вопросы о конечности и бесконечности Вселенной, 
принципах её устройства и природе изменений, и утверждает, что если 
Вселенная – нечто ограниченное и конечное, то её существование 
преображается Вечным Существом, не имеющим начала и к которому 
небытие не перешло. 

4. Категории «свет» и «действие» отражают динамическую природу 
бытия в философии Фазл ибн Ахмада. Он поясняет, что через свет 
божественная мудрость отражается в человеческом сердце, а через действие 
разум стремится к совершенству. В этой интерпретации философ 
показывает бытие не только как статическую систему, но и как процесс 
постоянного совершенствования. В то же время этот подход обосновывает 
«свет» как этап восхождения мысли, а «действие» – как практическое 
проявление просветления. 

5. В учении Фазл ибн Ахмада доказывается, что нафс – это субстанция, 
которая воспринимает существа, постигает истину, затем покидает тело и 
остаётся навсегда. Нафс – священник, и после того, как тело создано, она 
движет и управляет им в течение определённого времени, а затем покидает 



63 

его. Тело не может двигаться само по себе. Если бы тело двигалось само по 
себе, его движение было бы постоянным и никогда не останавливалось бы. 
Однако из наблюдений известно, что тело иногда находится в состоянии 
покоя, а иногда в быстром движении. Он выявляет тот факт, что 
человеческий нафс не зависит от тела, что она является отдельной 
сущностью в себе. Такие противоречия, как знание и гнев, щедрость и 
скупость, мужество и страх, чистота и грех и т. д., концентрируются в нафсе 
и принимают свой истинный облик, но в ней нет ни изменений, ни 
правильности. 

6. В антропологических воззрениях Фазл ибн Ахмада утверждается, 
что сущность человека заключается не только в физическом 
существовании, но и в его способности реализовать своё духовное «я». 
Разум олицетворяет божественную силу человека, душа – его стремление к 
чистоте, а тело – практическую форму этого стремления. Рассматривая 
человека как субстанцию, существующую в единстве физического и 
духовного, Фазл ибн Ахмад трактует тело как посредника души, а душу – 
как проявление разума. Этот подход служит важной теоретической основой 
для философского осмысления психофизического состояния человека 
сегодня.  

7. В своих нравственных воззрениях мыслитель анализирует, что 
человек – странник в этом земном мире и что он пришёл в поисках 
совершенства. Похоть чрева и похоть соития являются препятствиями на 
пути человека к достижению совершенства. Душа имеет духовную связь с 
телом, связь, которая не охватывает тело и не вписывается в него. Эта связь 
подобна причинно-следственной связи и действует на тело как причинно-
следственный фактор. Нравственные воззрения Фазл ибн Ахмада основаны 
на принципах преодоления эго, очищения сердца и наполнения разума 
светом. Таким образом, нравственные идеи Фазл ибн Ахмада служат 
теоретической основой для укрепления духа человечества в современной 
духовной политике, системе образования и воспитания. 

8. В учении мыслителя анализируется несколько основных различий 
между «чувственными наслаждениями» и «интеллектуальными 
наслаждениями». Чувственные наслаждения – это впечатления, получаемые 
через физические органы чувств человека или животного. Каждое существо 
наслаждается одними и теми же видами чувственных наслаждений – 
зрением, слухом, обонянием и т. д. Интеллектуальные наслаждения 
подразумевают добродетельные действия, ведущие к пониманию истины 
вещей. Первая и самая важная цель поста – вызвать у людей чувство голода 
и терпения, которое влияет на человека не только физически, но и духовно. 
Обычно в таких случаях человек чувствует своё здоровье и благополучие и 
пытается понять истинную ценность жизни. Человек становится 
благочестивым, благородным и скромным. 

9. В воззрениях Фазл ибн Ахмада на нафс он трактуется как животное 
начало в человеке, а интеллект – как божественная сила, управляющая им. 
Чистота – это процесс очищения нафса, возвышения интеллекта и 
украшения сердца светом. По мнению мутакаллимов, человек не сможет 



64 

достичь совершенства, если не будет развивать свой нафс. Поэтому он 
связывает нравственную прозрачность с интеллектуальным очищением. 
Поэтому мыслитель призывает людей остерегаться жадности и зависти, 
чтобы предостеречь их. 

10. В учении Фазл ибн Ахмада доказывается, что три добродетели 
ведут человека к счастью: правильное ведение беседы, невысказывание 
чужих недостатков и забота о будущей жизни. Есть предел истинной 
благотворительности (щедрости), превышение которой является 
расточительством. Есть также предел предусмотрительности и 
осторожности, превышение которых является трусостью. Его взгляды на 
борьбу с такими сатанинскими пороками, как высокомерие, тщеславие и 
эгоизм, на воспитание души, на знание, на осознание угроз и опасностей, на 
пробуждение от сна беспечности и на формирование духа бдительности 
важны как исходная основа для воспитания подрастающего поколения как 
высоконравственных людей, выбора достойного и опытного учителя в 
получении знаний и совершенствования образовательного процесса в 
Новом Узбекистане. 

Применение нравственных идей Фазл ибн Ахмада к образованию, 
воспитанию и идеологическим процессам позволяет молодому поколению 
развивать самостоятельность мышления, чистый дух и крепкую веру, 
служит основой укрепления духовной целостности и нравственного 
иммунитета в мышлении молодых людей. 

На основании вышеизложенных выводов признано целесообразным 
реализовать следующие рекомендации: 

- разработка модулей, посвященных философской сути учения Фазла 
ибн Ахмада и его творческим идеям в образовательных учреждениях и 
учебных центрах; 

- организация научно-теоретических конференций на тему «Роль 
учения Фазла ибн Ахмада в истории тасаввуф Центральной Азии»; 

- перевод и анализ трактатов «Иддат ул-укул ва умдат ул-макул» 
(Обещание разума и основа вещей, приемлемых разуму) и введение их в 
научный оборот, организация телепередач, радиопередач, круглых столов 
на темы «диалог с народом» и «жизнь с болью народа»; 

- интеграция гносеологических и онтологических взглядов трактата 
«Иддат ул Укуль» в современные философские парадигмы; 

- внедрение идей Фазла ибн Ахмада о науке, разуме и нравственности в 
программы духовного воспитания молодежи Нового Узбекистана; 

- для доведения научного наследия ученого до сведения 
общественности необходимо запускать духовно-просветительские проекты 
в СМИ, на телевидении и интернет-площадках. 

 

 

 



65 

SCIENTIFIC COUNCIL DSc.03/27.02.2020.F.72.08 AWARDING 

SCIENTIFIC DEGREES AT THE BUKHARA STATE UNIVERSITY 

FERGANA STATE UNIVERSITY 

SAIPOVA MOVJUDA KARIMDJONOVNA 

ANALYSIS OF PHILOSOPHICAL IDEAS IN THE TREATISE OF FAZL 

IBN AHMAD “IDDAT UL- UQUL” 

09.00.03 – History of philosophy 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
DISSERTATION ABSTRACT  

OF THE DOCTOR OF PHILOSOPHICAL SCIENCES (DSc) 

Bukhara – 2025 



66 

The theme of the doctoral dissertation (DSc) was registered at the Supreme Attestation 

Commission at the Ministry of Higher education, science and innovations of the Republic of 

Uzbekistan under number В2025.1.DSc/Fal285 

The dissertation has been prepared at the Fergana state university. 

The abstract of the dissertation is posted in three languages (Russian, Uzbek, English (Resume)) 

on the website of the Scientific Council (www.buxdu.uz) and on the website of “ZiyoNet” 

informational and educational portal (www.ziyonet.uz.). 

Scientific consultant:   Zoyirov Erkin Khalilovich 

   Doctor of philosophical sciences, ass.professor 

Official opponents:   Boltayev Abdurakhim Amonovich 

   Doctor of philosophical sciences, ass.professor 

   Turayev Bakhtiyor Omanovich 

   Doctor of philosophical sciences, professor 

   Rakhmatova Kholidakhon Kholikovna 

   Doctor of psychological sciences, ass.professor  

Leading organization:   Navoiy state university 

The defence of the dissertation will be held on “_26_” _December_ in 2025 at _14:00_ P.M. in 

the meeteing of the scientific council DSc.03/27.02.2020.F.72.08 at the Bukhara State University 

(Adress: 11th M.Iqbol Street, Bukhara city. 200114. Telephone number (65) 221-29-14; fax: (65) 221-

57-27, e-mail: buxdu_rektor@buxdu.uz). 

The doctoral dissertation is available at the Information Resource Center of Bukhara State 

University (registered under №_789_). (Adress:11th M.Iqbol Street, Bukhara city. 200114. Telephone 

number (65) 221-25-87.) 

The abstract of the dissertation is distributed on  “_10_”_December_2025. 

(Protocol at the register №_48_ of “_9_”   December_2025.) 

 

 

 

 

 

 

 

Namozov B.B. 

Chairman of the Doctoral degree  

awarding Scientific Council,  

Doctor of philosophical sciences, professor 

Sharipov A.Z. 

Scientific Secretary of the Doctoral  

degree awarding Scientific Council,  

Doctor of philosophical sciences, professor 

Safarova N.O. 

 Chairman of the Scientific seminar at the  

Doctoral degree awarding Scientific Council,  

Doctor of philosophical sciences, professor 



67 

INTRODUCTION (abstract of DSc dissertation) 

The aim of the study is to reveal the significance of philosophical views in 

the scientific heritage of Fazl ibn Ahmad. 

The object of the study isthe philosophical ideas of Fazl ibn Ahmad's work 

"Iddat ul-Uqul wa Umdat ul-Ma'qul". 

The subject of this study is an analysis of the ontological, epistemological, 

and ethical ideas in Fazl ibn Ahmad's scientific legacy. 

The scientific novelty of the research is as follows: 

it is substantiated that in Fazl ibn Ahmad's treatise "Iddat al-uqul wa 'umdat 

al-maqul" ("The means of reason and the basis of intellectual truths"), the unity 

of Allah is interpreted as an ontological unity, the foundation of the divine 

essence on a single source, and his ideas are based on the unity of Allah in 

theology, his harmony with the issues of worldly and afterlife, the principles of 

reliance on faith in the process of knowledge, spiritual purification and the 

pursuit of truth; 

it was revealed that in the treatise “Iddat al-uqul wa umdat al-ma’qul” Fazl 

ibn Ahmad explains that the unity (uniqueness), being and purity of the Creator 

in relation to the attributes and signs of creations are philosophically proven by 

ten documents, such as absolute existence (1st document), the essence of the 

universe (2nd document), the third document - the composition and structure of 

the universal universe (3rd document), the need for an engine for the body (4th 

document), the content and form of bodies (5-6th documents), the order, system 

and rules in the universe (7th document), the causality of development, change 

and exchange (8-9th documents), the finiteness and infinity of the universe (10th 

document);  

it is substantiated that Fazl ibn Ahmad's teaching on "sensual pleasure" and 

"intellectual pleasure" on the origin and types of sensory and intellectual 

knowledge is based on the importance of the inner spiritual state, purity of 

intention and the connection of tasawwuf knowledge with scientific thinking, 

such as quantity, quality, attitude, ability, observation, measurement, perception, 

knowledge and action, virtuous deed, understanding of the truth and the 

characteristics of man, body and soul, life and death in the science of feces; 

it has been proven that in the teachings of Fazl ibn Ahmad, the value of a 

person depends on the enrichment of his spiritual world, self-awareness, morality 

and happiness, generosity, courage, education of the ego, the elimination of 

arrogance, gratitude and patience, so that young people grow up as 

comprehensively developed, knowledgeable, honest and decent people, capable 

of contributing to the development of society, the criteria are moral purification, 

the illumination of the mind with light and the demonstration of virtue in practice 

- "achieving perfection through overcoming the nafs"; 

the importance of the views put forward by the thinker on the fight against 

such satanic vices as arrogance, vanity and egoism among people, the education 

of the soul, the formation of an expert, the awareness of threats and dangers, 

awakening from the sleep of carelessness, the formation of a spirit of vigilance in 



68 

the education of the younger generation as perfect and virtuous people, the choice 

of a worthy and experienced mentor in acquiring knowledge, the formation of a 

national concept of education based on the philosophy of humanism in New 

Uzbekistan are revealed. 

Implementation of the research results. Based on the obtained scientific 

results, to reveal the significance of Fazl ibn Ahmad's philosophical views and 

substantiate their role in the harmonious education of the younger generation: 

scientific conclusions and results regarding the fact that in Fazl ibn Ahmad's 

treatise "Iddat al-uqul wa 'umdat al-maqul" ("The means of reason and the basis 

of intellectual truths"), the unity of Allah is interpreted as an ontological unity, 

the foundation of the divine essence on a single source, and his ideas are based on 

the unity of Allah in theology, his harmony with the issues of worldly and 

afterlife, the principles of relying on faith in the process of cognition, spiritual 

purification and the pursuit of truth, were used to prepare scenarios for spiritual 

and educational events organized by the Imam Bukhari International Research 

Center under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan, as well as to 

enrich the content of the encyclopedic book "Historical and Philosophical The 

heritage of medieval scholars and figures", prepared by order. (Reference No. 

02/425 dated September 9, 2025, Imam Bukhari International Research Center 

under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan). As a result, this 

served to provide information on issues related to the further expansion of 

opportunities for young people to become comprehensively developed, 

scientifically minded, honest and decent people capable of contributing to the 

development of society, based on new theoretical and methodological approaches 

to the philosophical views of Fazl ibn Ahmad;  

conclusions on scientific novelty that in the treatise “Iddat al-uqul wa umdat 

al-ma’qul” Fazl ibn Ahmad explains that the unity (uniqueness), being and purity 

of the Creator in relation to the attributes and signs of creations are 

philosophically proven by ten documents, such as absolute existence (1st 

document), the essence of the universe (2nd document), the third document - the 

composition and structure of the universal universe (3rd document), the need for 

an engine for the body (4th document), the content and form of bodies (5-6th 

documents), the order, system and rules in the universe (7th document), the 

causality of development, change and exchange (8-9th documents), the finiteness 

and infinity of the universe (10th document), were used in the activities of the 

Republican Center for Spirituality and Education, including the organization and 

conduct of propaganda work on the topic “Research into the impact of 

ideological threats, preparation of proposals for sending research teams abroad 

for studying the experience of developed countries in the use of modern digital 

propaganda technologies", included in the III direction of the program of 

activities for 2024 "Measures aimed at strengthening the propaganda of the 

national idea, the creation of a healthy ideology, a new spiritual space, an 

enlightened society in society", paragraph 18. (Reference No. 10/426 of the 

Institute of Social and Spiritual Research of the Republican Center for 

Spirituality and Enlightenment dated July 14, 2025). As a result, the proposals, 



69 

recommendations and conclusions put forward by the thinker regarding the role 

of views on the fight against such evil vices as arrogance, vanity and selfishness 

among people, the education of the soul, knowledge, awareness of threats and 

dangers, awakening from the sleep of carelessness, the formation of a spirit of 

vigilance in the matter of educating the younger generation as people of high 

virtue, found effective application in the propaganda activities of the center; 

the conclusions on scientific novelty that the teaching of Fazl ibn Ahmad on 

"sensory pleasure" and "intellectual pleasure" on the origin and types of sensory 

and intellectual knowledge is based on the importance of the inner spiritual state, 

purity of intention and the connection of tasawwuf knowledge with scientific 

thinking, such as quantity, quality, attitude, ability, observation, measurement, 

perception, knowledge and action, virtuous deed, understanding of the truth and 

characteristics of man, body and soul, life and death in the science of feces, were 

used in the preparation of the scripts for the programs "Assalom, Uzbekistan" and 

"Til - millat kuzgusi" of the Fergana Regional Television and Radio Company, as 

well as in conducting direct interviews with the researcher. (Reference No. 125 of 

the State Institution "Fergana Regional Television and Radio Channel" of the 

National Television and Radio Company of Uzbekistan dated May 8, 2025). As a 

result, this has contributed to the increased scientific content and popularity of 

television programmes providing information on issues that further enhance the 

ability of young people to become well-rounded, scientifically minded and honest 

individuals who can contribute to the development of society; 

the conclusions on scientific novelty and recommendations that in the 

teachings of Fazl ibn Ahmad, the value of a person depends on the enrichment of 

his spiritual world, self-awareness, morality and happiness, generosity, courage, 

education of the ego, the elimination of arrogance, gratitude and patience, so that 

young people grow up as comprehensively developed, knowledgeable, honest 

and decent people, capable of contributing to the development of society, the 

criteria are moral purification, illumination of the mind with light and 

demonstration of virtue in practice - "achieving perfection through overcoming 

nafs", were used to ensure the implementation of the objectives within the 

framework of fundamental research project No. OT-Fl-106 on the topic 

"Research by Western scientists of the natural scientific and socio-philosophical 

heritage of medieval eastern scientists and thinkers", carried out at the National 

University of Uzbekistan. (Certificate No. 04/11-9143 of the National University 

of Uzbekistan named after Mirzo Ulugbek dated July 14, 2025). As a result, the 

philosophical and socio-political views of Fazl ibn Ahmad served to identify the 

dialectical, hermeneutic, ontological foundations, objective and subjective factors 

of philosophical analysis; 

the conclusions on scientific novelty and analysis on the importance of the 

views put forward by the thinker on the fight against such satanic vices as 

arrogance, vanity and egoism among people, the education of the soul, the 

formation of an expert, the awareness of threats and dangers, awakening from the 

sleep of carelessness, the formation of a spirit of vigilance in the education of the 

younger generation as perfect and virtuous people, the choice of a worthy and 



70 

experienced mentor in obtaining knowledge, the formation of a national concept 

of education based on the philosophy of humanism in the New Uzbekistan were 

used to ensure the implementation of the tasks outlined in the election program of 

the Democratic Party of Uzbekistan "Milliy Tiklanish" for 2025-2029 "I. Further 

democratization of state power and administration, priority areas for the 

development of a spiritually harmonious civil society." (Certificate No. 02 / 06-

110 dated November 12, 2025 of the Central Council of the Democratic Party of 

Uzbekistan "Milliy Tiklanish"). As a result, the philosophical and socio-political 

views of Fazl ibn Ahmad served to enrich the content of political and educational 

trainings, ideological and propaganda events, and methodological developments 

aimed at increasing legal literacy, organized for members and employees of the 

party.     

The structure and volume of the dissertation. The dissertation consists of 

an introduction, four chapters, a conclusion, and a bibliography. The total length 

of the dissertation is 220 pages. 

 



71 

E’LON QILINGAN ISHLAR RO‘YXATI 

СПИСОК ОПУБЛИКОВАННЫХ РАБОТ 

LIST OF PUBLICATIONS 

I bo‘lim (I часть, I part;) 

 

1. Соипова М.К. Фазл ибн Аҳмаднинг фалсафий қарашлари: 

Monografiya. - Farg‘ona: “Classic”, 2025. – 165 б. 

2. Soipova M.K. The Philosophical and Ethical Analysis of The Soul and 

Purity in The Teachings of Fazl Ibn Ahmad // Buletin Antropologi Indonesia. - 

Volume 2 | Issue 2 | 2025. – PP.1-6. (09.00.00; №12; 14. Indexed in Index 

Copernicus; Crossref) 

3. Soipova M.K. Philosophical Analysis of the Issue of the Self (Nafs) in 

the Teachings of Fazl ibn Ahmad // Modern Journal of Social Sciences and 

Humanities. - Volume 4, Issue 3. – July, 2025. – PP.67-71. (09.00.00; №12. 

Indexed in Index Copernicus). 

4. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad ta‘limotida ontologik masalalarning 

qiyosiy tahlili // FarDU. Ilmiy xabarlar – Научный вестник ФерГУ. Scientific 

journal of the Fergana State University. – Farg‘ona, 2025. – №1. – B.50-53 

(09.00.00; №31)  

5. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad ta’limotida inson tushunchasi // 

Namangan davlat universiteti ilmiy axborotnomasi. – Namangan, 2025. – №1. – 

B.201-204 (09.00.00; №24) 

6. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmadning ontologik qarashlari // FarDU. Ilmiy 

xabarlar – Научный вестник ФерГУ. Scientific journal of the Fergana State 

University. – Farg‘ona, 2025. – №2. – B.24-28 (09.00.00; №31)  

7. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad taʼlimotida nur va harakat masalasi // 

«Scienceproblems.uz» – Ijtimoiy-gumanitar fanlarning dolzarb muammolari 

elektron jurnali. –Samarqand, 2025. – №3(5). – B.248-252 (09.00.00; №29)  

8. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad ta’limotida tana va ruh aloqadorligi // 

Namangan davlat universiteti ilmiy axborotnomasi. – Namangan, 2025. – №5. – 

B.603-605 (09.00.00; №24) 

9. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad ta’limotida inson borlig‘i masalasi // 

O‘zbekiston Milliy universiteti xabarlari. – Toshkent, 2025. – №1/8. – B.190-

192. (09.00.00; №14). 

10. Soipova M.K. Yangi O‘zbekistonda yoshlarni komillikga erishishida 

Fazl Ibn Ahmad merosining o‘rni // FarDU. Ilmiy xabarlar – Научный вестник 

ФерГУ. Scientific journal of the Fergana State University. – Farg‘ona, 2025. – 

№5. – B.98-101 (09.00.00; №31)  

11. Soipova M.K. Fazl ibn Ahmad ta’limotida jon tushunchasinging falsafiy 

tahlili // FarDU. Ilmiy xabarlar – Научный вестник ФерГУ. Scientific journal of 

the Fergana State University. – Farg‘ona, 2025. – №4. – B.32-35 (09.00.00; 

№31)  



72 

12. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad ta’limotida bilish masalasi // 

«Scienceproblems.uz» – Ijtimoiy-gumanitar fanlarning dolzarb muammolari 

elektron jurnali. –Samarqand, 2025. – №5(5). – B.190-194 (09.00.00; №29)  

13. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad qarashlarida axloqiy masalalarning 

falsafiy tahlili // FarDU. Ilmiy xabarlar – Научный вестник ФерГУ. Scientific 

journal of the Fergana State University. – Farg‘ona, 2025. – №5. – B.95-97. 

(09.00.00; №31)  

14. Soipova M.K. The concept of knowledge in Fazl ibn Ahmad s treatise 

iddat al uqul / International conference on linguistics & translation. 13th 

November 2025. -Warsaw, Poland. 2025. – PP.37-39.  

15. Soipova M.K. Philosophical analysis of the concept of space in the 

teachings of Fazl ibn Ahmad // “Development of Pedagogical Technologies in 

Modern Sciences” International scientific-online conference. – Turkish, 2025. - 

PP. 13-15. 

16. Соипова М.К. Фазл ибн Аҳмаднинг маънавий мероси // “Taʼlim va 

maʼnaviy tarbiyada Naqshbandiylikning oʻrni” mаvzusidаgi xаlqаro ilmiy-

nazariy konferensiya materiallari. 2025-yil 4-оktyabr. – Buxoro, 2025. - B.325-

328. 

17. Соипова М.К. Фазл ибн Аҳмаднинг фалсафий қарашлари // 

“Ijtimoiy ish va zamonaviylik: nazariya va amaliyot” xalqaro ilmiy-amaliy 

konferensiyasi materiallari to‘plami. 2025-yil 18-mart. – Farg‘ona, 2025. - 

B.530-534. 

II bo‘lim (II часть, II part;) 

18. Soipova M.K. The Role of Fazl ibn Ahmad’s Legacy in Shaping the 

Moral Integrity of Youth in New Uzbekistan // Modern Journal of Social 

Sciences and Humanities. - Volume 4, - Issue 3| July, 2025. – PP.77-81. 

(09.00.00; №12. Indexed in Index Copernicus). 

19. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad: Philosophical Reflections on The Socio-

Political Context of His Era // Indonesian Culture and Religion Issues. - Volume 

2 | Issue 2 | 2025. – PP.1-6. (09.00.00; №12; 14. Indexed in Index Copernicus; 

Crossref) 

20. Soipova M.K. Barkamol inson shakllanishida ilmiy va islomiy 

qadriyatlarning roli // Namangan davlat universiteti ilmiy axborotnomasi. – 

Namangan, 2024. – №6. – B.352-355 (09.00.00; №24) 

21. Soipova M.K. Yoshlar dunyoqarashini shakllantirishda fan va islom 

qadriyatlari tushunchasining mazmun mohiyati // FarDU. Ilmiy xabarlar – 

Научный вестник ФерГУ. Scientific journal of the Fergana State University. – 

Farg‘ona, 2024. – №3. – B.121-124 (09.00.00; №31)  

22. Soipova M.K. Uzbekistan is at a new stage of development theoretical 

and methodological factors relating to the development of science values // 

International Bulletin of Applied Science and Technology. - Vоlume 3, Issue 6. - 

June, 2024. -PP.769-771. 



73 

23. Soipova M.K. In the process of scientific and creative activity social 

factors in the transformation of science to value // International Bulletin of 

Applied Science and Technology. - Volume 3. Issue 4, April, 2024. - PP.921-926 

24. Соипова М.К. Жамиятнинг ижтимоий ривожланишида фандаги 

объектив омиллар // Siyosatshunoslik, huquq va xalqaro munosabatlar jurnali. 

2023, Jild-2, Nashr-7. B.108-113.  

25. Соипова М.К. Янги Ўзбекистонда илм-фанга аксиологик ёндашув // 

Journal of innovations in social sciences. - Volume: 02 Issue: 10. – Oct, 2022. -

B.84-90.  

26. Соипова М.К. Баркамол инсон тарбиясида интелектуал 

маданиятнинг ижтимоий омиллари // Fan, ta’lim va amaliyot integratsiyasi. - 

Jild: 03 | Nashr: 06. – June, 2022. – B.308-313 

27. Soipova M.K. Barkamol inson shakllanishida ilmiy va islomiy 

qadriyatlarning roli. // “Yangi O‘zbekiston strategiyasini amaliyotga joriy 

etishning nazariy-metodologik asoslari” Respublika ilmiy-nazariy konferensiya 

to‘plami. 2024, 27-mart. – Farg‘ona, 2024. - B.428-433. 

28. Соипова М.К. Фазл ибн Аҳмад таълимотида нафс ва уни тарбиялаш 

масаласи // “Markaziy Osiyo tafakkurida islom falsafasining tadrijiy rivoji” 

mavzusidagi xalqaro ilmiy-nazariy konferensiya materiallari to‘plami. 2025, 15-

may. – Buxoro, 2025. - B.139-143. 

29. Соипова М.К. Борлиқ - муаммоси Фазл ибн Аҳмад таълимотида // 

“Yangi O‘zbekiston strategiyasini amaliyotga joriy etishning nazariy-

metodologik asoslari” Respublika ilmiy-nazariy konferensiya to‘plami. 2024, 27-

mart. – Farg‘ona, 2024. - B.454-456. 

30. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmad ta’limotida tana va ruhning falsafiy 

tahlili // Yangi O‘zbekistonda ma’rifatli jamiyat qurishning ijtimoiy falsafiy va 

madaniy asoslari Respublika ilmiy-amaliy anjumani materiallari. - Farg‘ona, 

2025. B.134-137. 

31. Соипова М.К. Фазл ибн Аҳмад таълимотида ҳаракат масаласи // 

“Ijtimoiy ish va zamonaviylik: nazariya va amaliyot” xalqaro ilmiy-amaliy 

konferensiyasi materiallari to‘plami. 2025, 18-mart. – Farg‘ona, 2025. - B.665-

671. 

32. Соипова М.К. Фазл ибн Аҳмад таълимотида ақл масаласининг 

фалсафий таҳлили // “Taʼlim va maʼnaviy tarbiyada Naqshbandiylikning oʻrni” 

mаvzusidаgi xаlqаro ilmiy-nazariy konferensiya materiallari. 2025-yil 4-оktyabr. 

– Buxoro, 2025. - B.321-325. 

33. Soipova M.K. Fazl Ibn Ahmadning “Iddat ul uqul” risolasidagi 

g‘oyalarni falsafiy tahlili // “Zamonaviy falsafiy tadqiqotlarda ilm-fan, din va 

mafkura munosabatlari: muammo va yechimlar” mavzusidagi xalqaro ilmiy-

amaliy anjumani xalqaro ilmiy-amaliy konferensiya materiallari to‘plami. 

Farg‘ona – 2025. B. 28-29. 

 

 



74 

Avtoreferat “Durdona” nashriyotida tahrirdan o‘tkazildi hamda o‘zbek, rus va 

ingliz tillaridagi matnlarning mosligi tekshirildi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bosishga ruxsat etildi: 25.11.2025 yil. Bichimi 60x84 1/16 , «Times New 

Roman» garniturada raqamli bosma usulida bosildi.  

Shartli bosma tabog‘i 4,7 Adadi: 100 nusxa. Buyurtma №877.  

  

Guvohnoma AI №178. 08.12.2010.  

“Sadriddin Salim Buxoriy” MChJ bosmaxonasida chop etildi.  

Buxoro shahri, M.Iqbol ko‘chasi, 11-uy. Tel.: 65 221-26-45 
 



75 



76 

 


