
BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI  

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

PhD.03/27.02.2020.F.72.08 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

MUXSIMOV DAVRON TULKUNOVICH 

TASAVVUF TA’LIMOTINING INSONPARVARLIK MOHIYATI  

VA UNING YOSHLAR TARBIYASIDAGI O‘RNI 

09.00.03 – Falsafa tarixi 

 

 

 

FALSAFA FANLARI BO`YICHA FALSAFA DOKTORI (PhD) DISSERTATSIYASI 

AVTOREFERATI 

Buxoro – 2023 

https://buxdu.uz



2 

UDK 141.336:37. 013-053.6 

 

Falsafa fanlari boʻyicha falsafa doktori (PhD) dissertatsiyasi 

avtoreferati mundarijasi 

 

 

Оглавление автореферата диссертации доктора философии (PhD) 

пофилософскимнаукам 

 

 

Contents of Dissertation abstract of doctor of philosophy (PhD) on 

philosophical sciences 

 

 

 

Muxsimov Davron Tulkunovich 

Tasavvufning insonparvarlik mohiyati va uning  

yoshlar tarbiyasidagi ahamiyati …....................................................................5 

 

 

Мухсимов Даврон Тулкунович 

Гуманистическая сущность учения тасаввуф и  

его роль в воспитании молодёжи………………….………………….…...21 

 

 

Muxsimov Davron Tulkunovich 

The humanistic essence of the teaching of tasawwuf  

and its role in the education of youth ……………………..……..…….……41 

 

 

Eʼlon qilingan ishlar roʻyxati 

Список опубликованных работ 

List of published works…………..……………………………….…............45 

https://buxdu.uz



3 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI  

HUZURIDAGI ILMIY DARAJALAR BERUVCHI 

PhD.03/27.02.2020.F.72.08 RAQAMLI ILMIY KENGASH 

BUXORO DAVLAT UNIVERSITETI 

MUXSIMOV DAVRON TULKUNOVICH 

TASAVVUF TA’LIMOTINING INSONPARVARLIK MOHIYATI 

VA UNING YOSHLAR TARBIYASIDAGI O‘RNI 

09.00.03 – Falsafa tarixi 

 

 

 

FALSAFA FANLARI BO`YICHA FALSAFA DOKTORI (PhD) DISSERTATSIYASI 

AVTOREFERATI 

Buxoro – 2023  

https://buxdu.uz



https://buxdu.uz



5 

KIRISH (falsafa doktori (PhD) dissertatsiyasi annotatsiyasi) 

Dissertatsiya mavzusining dolzarbligi va zarurati. Jahon mamlakatlarining 
globallashuv jarayonlarida o‘zaro ijtimoiy-siyosiy munosabatlardagi keskinlikning 
yuzaga kelayotgani hozirgi davrda inson va uning hayotini asrash zaruratini har 
qachongidan dolzarb qilib qo‘ymoqda. O‘rta asrlardan boshlab insoniyatni 
jaholatdan ma’rifatga, kamolotga undab kelgan islom tasavvufi dunyoda diniy 
bag‘rikenglik, millatlararo totuvlik, murosa madaniyatini ta’minlash omili bo‘lib 
kelmoqda. Shu bois, tasavvufiy merosni tarixiylik, vorisiylik asosida o‘rganish, 
dunyo xalqlarida o‘zaro hamjihatlik va birodarlik tuyg‘ularini yuksaltirish, 
yoshlarnio‘zlikni anglash, mehr-shafqatli, insonlarga g‘amxo‘rlik, saxovatpeshalik 
fazilatlarini rivojlantirish, ajdodlar ma’naviy merosidagi insonparvarlik 
konsepsiyalarini hozirgi zamon yangiliklari bilan uyg‘unlashtirib borishning 
falsafiy-tarixiy ahamiyatini asoslab berish dolzarb ahamiyat kasb etmoqda. 

Jahon ilm-fani va tadqiqot markazlarida tasavvuf allomalarining ilmiy-irfoniy, 
falsafiy-axloqiy ta’limotlari, xususan, olam va odam munosabatlari, tabiat va 
jamiyat, insonning ijtimoiy mohiyatiga oid qarashlari doirasida fundamental 
tadqiqotlar olib borilmoqda. Jumladan, dunyo sivilizatsiyasida o‘z mavqeiga ega 
bo‘lgan mutasavviflar ta’limotlarini chuqur o‘rganish, insonning ezgulik va 
yovuzlikka moyilligi sabablarini ochib berish, tasavvuf islomning insonparvarlik 
g‘oyalarini targ‘ib qiluvchi ta’limot ekanligini asoslash zarurati bugungi kunda 
ilmiy-nazariy ahamiyat kasb etmoqda. Shu ma’noda, tasavvuf ta’limotidagi ruhiy-
ma’naviy birlik tuyg‘usi, ichki (botiniy) o‘z-o‘zini isloh etish, tashqi (zohiriy) 
husni xulq, beozorlik, insonsevarlik axloqini o‘zlashtirish, insondagi “zulm” va 
“jahl” kabi sifatlarning hamida (maqtalgan sifat)larga o‘zgarishiga oid irfoniy-
falsafiy qarashlarni tadqiq etish zaruratiortib bormoqda. 

Mamlakatimizda yangilanishlar, o‘zgarishlar, tub ma’naviy islohotlar davrida 
tasavvufiy merosning olam va odam, tabiat va jamiyat, inson, shaxs ma’naviyati, 
insonparvarlik, ta’lim va axloqiy tarbiyaga oid g‘oya va qarashlarini bugungi 
zamon ruhiga moslashtirish, ulardan tarbiya jarayonida foydalanishga alohida 
e’tibor qaratilmoqda. “Shu nuqtai nazardan, buyuk ajdodlarimiz bo‘lgan islom 
olamining mutafakkirlari asarlarini, ularning jahon sivilizatsiyasi rivojiga qo‘shgan 
bebaho hissasini chuqur o‘rganish, teran anglash va keng ommalashtirishga alohida 
e’tibor qaratish lozim. Bu masala yoshlarda ilm-fanga va ta’lim olishga intilish 
tuyg‘usini kuchaytirish, barcha jamiyatlarda islom qadriyatlari va madaniyatini 
to‘g‘ri anglash hamda qabul qilish, dunyoning barcha xalqlariga islom dinining 
insonparvarlik mohiyatini yetkazishda g‘oyat muhimdir”1. Shu ma’noda, Abu Bakr 
Kalobodiy, Xoja Muhammad Porso tasavvufiy merosidagi insonparvarlik 
tamoyillari, falsafiy-diniy qarashlarining hozirgi zamon yoshlarini insonparvarlik 
ruhidagi tarbiyasiga ta’sirini, ikki olam saodatiga erishish, umuminsoniy 
qadriyatlar ruhida tarbiyalashga oid gumanistik ahamiyatga ega tasavvufiy 
qarashlarni har tomonlama ilmiy-nazariy tadqiq etish muhim ahamiyat kasb 
etmoqda. 

O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2022-yil 28-yanvardagi PF-60-son 
“2022-2026 yillarga mo‘ljallangan Yangi O‘zbekistonning taraqqiyot strategiyasi 

 
1Мирзиёев Ш.М. Янги Ўзбекистон стратегияси. -Тошкент: “O‘zbekiston”, 2020. -Б.358. 

https://buxdu.uz



6 

to‘g‘risida”, 2017-yil 24-maydagi PQ-2995-son “Qadimiy yozma manbalarni 
saqlash, tadqiq va targ‘ib qilish tizimini yanada takomillashtirish chora-tadbirlari 
to‘g‘risida”, 2018-yil 23-iyundagi PQ-3080-son “O‘zbekiston Respublikasi 
Vazirlar Mahkamasi huzurida O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazini 
tashkil etish chora-tadbirlari to‘g‘risida”, 2020-yil 11-avgustdagi PQ-4802-son 
“Imom Moturidiy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazini tashkil etish to‘g‘risida”, 2020-
yil 6-noyabrdagi PF-6108-son “O‘zbekistonning yangi taraqqiyot davrida ta’lim-
tarbiya va ilm-fan sohalarini rivojlantirish chora-tadbirlari to‘g‘risida” farmonlari, 
shuningdek, Vazirlar Mahkamasining 2018 yil 22 iyundagi 466-son “O‘zbekiston 
xalqaro islom akademiyasi faoliyatini tashkil etish va qo‘llab-quvvatlash chora 
tadbirlari to‘g‘risida” qarorlari hamda sohaga oid boshqa me’yoriy-huquqiy 
hujjatlarda belgilangan vazifalarni amalga oshirishda ushbu dissertatsiya muayyan 
darajada xizmat qiladi. 

Tadqiqotning respublika fan va texnologiyalari rivojlanishining ustuvor 
yo‘nalishlariga mosligi. Mazkur tadqiqot respublika fan va texnologiyalar 
rivojlanishining I. “Axborotlashgan jamiyat va demokratik davlatni ijtimoiy, 
huquqiy, iqtisodiy innovatsion g‘oyalar tizimini shakllantirish va ularni amalga 
oshirish yo‘llari” nomli ustuvor yo‘nalishi doirasida bajarilgan. 

Muammoning o‘rganilganlik darajasi. Tasavvufning shakllanishi,ta’limot 
sifatida rivojlanish bosqichlari ko‘plab mutaxassis, soha olimlari tomonidan tadqiq 
etilgan bo‘lib, tasavvuf ta’limotining mazmun-mohiyati, tasavvuf 
falsafasi,tasavvuf tarixi, tasavvuf adabiyoti, tasavvufda inson tabiati, tasavvufning 
ijtimoiy-ma’naviy hayotga ta’sirini yoritishda quyidagi fundamental tadqiqotlar, 
jumladan, sharqshunos olimlar Ye.E.Bertels, M.T.Stepanyans, A.D.Knish, 
A.A.Xismatulin monografiyalari muhim ahamiyat kasb etadi2. 

Xorijiy olimlar tomonidan tasavvuf ta’limoti, tariqatlar tarixi ularning 
rivojlanish geografiyasi va umuminsoniy mohiyati xususida qator tadqiqotlar e’lon 
qilingan. Xususan, Majid Faxri, Frits Mayer, Yurgen Paul, Devin Di Uis kabi 
olimlar tomonidan olib borilgan monografik tadqiqotlar Markaziy Osiyo tasavvuf 
ta’limotlari evolyutsiyasi hamda teologik, falsafiy-irfoniy mohiyatini, tarixiy 
rivojlanish bosqichlarini, tariqatlarning shakllanish jarayoni, yirik maktablar 
ularning amaliyoti bilan bog‘liq masalalar mavzu doirasidagi tasavvuf 
ta’limotining gumanistik mohiyatini ochib berishda muhimdir3. 

Mustaqil Davlatlar Hamdo‘stligi mamlakatlarida O.M.Yastrebov, 
Yu.A.Ionnesyan, B.M.Babadjanov, A.A.Muxamedxodjayev kabi bir qator olimlar 
tomonidan olib borilgan tadqiqotlarda ko‘plab tasavvuf allomalari merosi qatorida 
Abu Bakr Kalobodiy va Xoja Muhammad Porso ilmiy merosining tasavvuf 

 
2Бертельс Е. Суфизм и суфийская литература. Т, 3 — Москва, Наука, 1965; — 527 с. Степанянц М.Т. 

Философские аспекты суфизма. Главная редакция восточной литературы. М: Наука, 1987.-С.5. Книш А. 

Мусулмон тасаввуфи / таржимон Қодирқул Рўзиматзода. -Тошкент: Фан зиёси нашриёти. 2022. -448.б. 

Хисматулин А.А.Суфизм. -СПБ: Издательский дом. Азбука–классика. Петербургское Востоковедение. 

20089.-С.192. 
3Fakhry M. A history of islamic philosophy. N.Y. – L. Columbia univ press, 1970. XV. – 427. Meier F. Zwei 

Abhandlungen iiber die Naqsbandiya. Stuttgart-Beirut 1994; Jiirgen Paul. Doctrine and Organization the Klfajagan-

Naqshbandiya in the First Generation After Baha'uddin. Berlin: Das Arabische Buch, 1998; ;Jiirgen Paul. Doctrine 

and Organization the Klfajagan-Naqshbandiya in the First Generation AfterBaha'uddin. Berlin: Das Arabische 

Buch, 1998; Devin DeWeese. The Masha'ikh-i Turk and the Khojagan: Rethinking the Links Between the Yasavi 

and Naqshbandi Sufi Traditions // Journal of Islamic Studies, 7:2 (1996);  

https://buxdu.uz



7 

ta’limotining nazariy masalalari rivojidagi tutgan o‘rnini ochib berishda tarixiy 
ahamiyat kasb etadi4. 

Yurtimiz olimlari I.Mo‘minov, N.Komilov, I.Haqqulov, G.Navro‘zova, 
H.Salomova, N.Xidirova, Sh.Ziyodov, S.Karimov, J.Xolmo’minov B.Namozov, 
larning tasavvufga oid tadqiqotlarini alohida ta’kidlab o‘tish maqsadga 
muvofiqFalsafa tarixi sohasida tasavvufga oid maxsus dissertatsiya 
tadqiqotlarida:G.Navro‘zova naqshbandiya tariqati, ta’limoti va uning yosh 
avlodni tarbiyalash va “komil inson” konsepsiyasi,A.Huseynovaning A.Jomiyning 
irfoniy, tasavvufiy qarashlarini tadqiqiga qaratilgan izlanishlari,N.Safarovaning 
Markaziy Osiyodagi ilk tariqat xojagon tasavvufiy ta’limotining alturistik 
g‘oyalar,J.Xolmo‘minovning vahdatul-vujud falsafasi va uning naqshbandiya 
ta’limotiga ta’sirini o‘rganishga doir izlanishlari, B.Namozovning Abu Bakr 
Kalobodiy, Xoja Muhammad Porso tasavvufiy ta’limotlarining falsafiy asoslari 
xususidagi tadqiqotlari muammoni tadqiq etishda muayyan darajada ilmiy-nazariy 
ahamiyat kasb etdi5.  

Shuningdek, Markaziy Osiyo tasavvuf namoyandalari merosini tadqiq etishda 
K.Raximov Mustamliy Buxoriyning “Sharhi at-Ta’arruf” asari tasavvuf 
nazariyasini o‘rganish manbasi,S.T.Ismoilov naqshbandiya tariqatining tasavvuf 
ta’limotidagi o‘rnini,X.Raxmatova Xoja Ahror Valiy ta’limotining ijtimoiy-
falsafiy g‘oyalarini, E.X.Zoirov Maxdumi A’zamning va Ya’qub Charxiy 
tasavvufiy qarashlariga oid tadqiqotlari, X.O‘.Samatov Maxdumi A’zam 
Kosoniyning ma’naviy merosi va uning yoshlar tarbiyasidagi o‘rni; S.Raxmonov 
Temuriylar davrida tasavvufning ijtimoiy-ma’naviy hayotdagio‘rni mavzularini 
maxsus dissertatsiya ishlarida ilmiy nazariy jihatdan qiyosiy tadqiq etganlar. 

Yuqorida keltirilgan tadqiqotlar klassifikatsiyasi shuni ko‘rsatadiki: 
Birinchidan, tadqiqotlarda tasavvuf uning shakllanishi, tarixi, alohida 

tariqatlarning diniy, tarixiy, aksiologik jihatlari tadqiq etilgan; 
Ikkinchidan, tasavvuf ta’limoti xususan uning insonparvarlik mohiyati 

borasida yaxlit kompleks ilmiy tadqiqot amalga oshirilmagan. 
Demak, dissertatsiya mavzusi doirasidagi muammo bugungi islohotlarga 

hamohangligi hamda birlamchi manbalar asosida tadqiq etilishi bilan 
ahamiyatlidir. 

 
4Ястребов О.М. Иоаннасенян, Б.М. Бабаджанов. Мудрость суфиев. Санкт-Петербург: Санкт-Петербургское 

Востоковедение, 2001. 290.с. А. Муҳаммедхожаев. Идеология Накшбандизма.-Душанбе. Дониш, 1991.-

Б.230. Бошқа муаллифларнинг асарлари диссертациянинг фойдаланилган адабиётлар рўйхатида 

келтирилган. 
5Мўминов И. Амир Темурнинг Ўрта Осиё тарихида тутган ўрни ва роли. Т:. 1968.й. Нажмиддин Комилов. 

Тасаввуф. Тошкент: Мовароуннаҳр – Ўзбекистон, 2009. – 445 б. ИброҳимҲаққул. Тасаввуфсабоқлари. 

Бухоро: Бухоро Давлат Университети, 2000.- 142 б. Г. Н. Наврўзова. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва 

баркамол инсон тарбияси. -Тошкент: Фан, 2005.-Б. 233; Хожа Муҳаммад Порсо. Фалсафа қомусий луғат. 

(тузувчи ва масъул муҳаррир Қ.Назаров). Тошкент: Шарқ, 2004.-Б 441-442; “Рисолаи қудсия”-Баҳоуддин 

Нақшбанд таълимотига оид манба // Шарқшунослик. ЎзР.ФА. ШИ тўплами.-Тошкент: Минҳож саҳоват 

нашриёти, 1996 №.7. –Б.115-123; Хидирова Н. Хожа Муҳаммад Порсонинг Хожагон-Нақшбандия 

тариқатининг ривожланишида тутган ўрни ва роли. Тарих фанлари номзоди илмий даражасини олиш учун 

тайёрланган дисс., 2006. –Б. 150. Ш. Зиёдов. Абу Мансур ал-Мотуридий ва унинг “Китобат-таъвилот” асари. 

-Тошкент: фан, 2009.-Б.114. Каримов С.К. У фоний бўлмаган. (Амир Темур ва тасаввуф). Гулистон, 1996, 

№5, – Б. 9.Холмўъминов Ж. Жомий ва ваҳдату-л-вужуд таълимоти. –Тошкент: Ўзбекистон миллий 

энциклопедия, 2008. 232.б.B.Namozov. Abu Bakr Kalobodiy tasavvufiy qarashlarining falsafiy asoslari.Toshkent: 

Fan, 2009 .100 .b.  

https://buxdu.uz



8 

Dissertatsiya tadqiqotining dissertatsiya bajarilgan oliy ta’lim 

muassasasining ilmiy-tadqiqot ishlari rejalari bilan bog‘liqligi. Dissertatsiya 
tadqiqoti Buxoro davlat universiteti ilmiy-tadqiqot ishlari rejasiga muvofiq II band 
“Yangi O‘zbekistonda ma’rifatparvar davlat barpo etishning ijtimoiy-falsafiy va 
ma’naviy-axloqiy asoslarini takomillashtirish muammolari” (2022-2026 yy) 
tadqiqot yo‘nalishi doirasida bajarilgan. 

Tadqiqotning maqsadi Abu Bakr Kalobodiyning “At-ta’aruf”, “Bahrul-
favoid” Xoja Muhammad Porsoning “Faslul-xitob”, “Risolai qudsiya” asarlari 
asosida tasavvuf ta’limotining insonparvarlik mohiyati hamda uning yoshlar 
axloqiy tarbiyasidagi ahamiyatini ochib berishdan iborat. 

Tadqiqotning vazifalari: 
Movarounnahrda IX-XIV asrlarda tasavvufiy qarashlarning o‘zaro bog‘liqligi 

va takomillashuv omillarini ochib berish; 
tasavvuf ta’limotining g‘oyaviy manbalari va nazariy metodologik 

masalalarini tadqiqetish; 
Abu Bakr Kalobodiyning tasavvuf nazariyasini tizimlashtirishdagi o‘rni va 

“at-Ta’arruf” asaridagi insonparvarlik g‘oyalarini aniqlash; 
Xoja Muhammad Porsoning “Fasl-al-xitob” asarida “futuvvat” xususidagi 

qarashlarini qiyosiy tadqiq etish; 
Abu Bakr Kalobodiyning “Bahr al-favoid” asaridagi diniy-falsafiy 

qarashlarining insonparvalik mohiyatini ochib berish; 
tasavvuf islom falsafasining insonparvarlik tamoyillarini targ‘ib qiluvchi 

ta’limot ekanligini birlamchi manbalar vositasida asoslash;    
yoshlar ijtimoiy hayotida insonparvarlik, bag‘rikenglik va murosa 

madaniyatini yuksaltirishda tasavvufiy merosning foydalanishga oid nazariy 
xulosalar hamda taklif-tavsiyalar ishlab chiqishdan iborat. 

Tadqiqotning ob’ekti sifatida Abu Bakr Kalobodiy va Xoja Muhammad 
Porsoning ma’naviy merosi hamda tasavvufning insonparvarlik mohiyatiga oid 
nazariy manbalar tanlangan. 

Tadqiqotning predmeti Abu Bakr Kalobodiyning “at-Ta’arruf”, “Bahr al-
favoid”, Xoja Muhammad Porsoning “Fasl al-xitob” 
asarlaridagitasavvufiyqarashlarning insonparvarlik mohiyati va uning yoshlar 
tarbiyasidagi o‘rnini ilmiy-falsafiy asoslash tashkil qiladi. 

Tadqiqotning usullari. Tarixiy manbalar ustida ishlash, tarixiylik va 
mantiqiylik,ilmiy xolislik, qiyosiy tahlil, umumlashtirish, analiz va sintez tahlil 
usullaridan foydalanilgan. 

Tadqiqotning ilmiy yangiligi quyidagilardan iborat: 
Abu Bakr Kalobodiyning “at-Ta’arruf” asaridagi “iysor”, “firosat”, “faqr” 

“basor” tushunchalari vositasida tasavvufda insonparvarlik tamoyillarining 
boyitilganligi ochib berilgan; 

Xoja Muhammad Porsoning “Fasl al-xitob” asarida isnonparvarlik g‘oyalari 
“futuvvat” (“nafs yomonliklaridan sof bo‘lgan qalb maqomi”, “avf”, “sulh”, 
“marhamat”) xususidagi falsafiy-diniy qarashlari vositasida asoslangan; 

Abu Bakr Kalobodiyning “Bahr al-favoid” asaridagi “ilohiy muhabbat” 
konsepsiyasining hozirgi zamon yoshlarini insonparvarlik ruhidagi tarbiyasiga 

https://buxdu.uz



9 

ta’siri “yaratuvchi va inson”, “inson va olam”, “ inson va jamiyat” tamoyillari 
asosida ochib berilgan; 

Xoja Muhammad Porsoning “Faslul-xitob” asarida ilgari surilgan “Komil 
inson” konsepsiyasi islom falsafasining “Haqiqati Muhammadiya” g‘oyasiga 
hamohang bo‘lib, insonning ikki olam saodatiga erishishi hamda yoshlarni 
umuminsoniy qadriyatlar ruhida tarbiyalashda substansional asosga ega ekanligi 
isbotlangan. 

Tadqiqotning amaliy natijalari quyidagilardan iborat: 
Abu Bakr Kalobodiy va Xoja Muhammad Porso tasavvufiy asarlarida Sharq 

falsafasining olam va odam munosabatlari, inson tabiati, umuminsoniy qadriyatlar, 
insonsevarlik tamoyillarining tasavvufiymanbalardagi in’ikosi zamonaviy 
jamiyatda insonlar o‘rtasida mehr-muruvvat, shafqat, insonga g‘amxo‘rlik, halolik, 
insonga hurmat, beozorlik, e’tiqod mustahkamligini ta’minlashdagi amaliy 
ahamiyati ochib berilgan; 

inson qadrini ulug‘lash, insonparvarlik, bag‘rikenglikni mustahkamlash, 
jamiyatning turli qatlamlari orasidagi hamjihatlikni yuksaltirish, shaxslararo 
munosabatlarda murosa va o‘zaro yakdillik madaniyatini shakllantirish, ijtimoiy 
hayotda tasavvufiy qadriyatlardan insonparvar maqsadlar amaliyotida foydalanish 
bo‘yicha takliflar ishlab chiqilgan; 

yosh avlodda islom dini va tasavvuf ta’limotining insonparvarlik mohiyatini 
to‘g‘ri anglash, islom dini niqobida faoliyat ko‘rsatayotgan buzg‘unchi diniy-
ekstremistik oqimlarg qarshi kurashchanlik ruhiyatini mustahkamlash, tasavvufiy 
bilim va ko‘nikmalarini shakllantirish imkoniyatlarini kengaytirishda foydalanish 
uchun tavsiyalar ishlab chiqilgan. 

Tadqiqot natijalarining ishonchliligi tadqiqot jarayonida qo‘llanilgan 
nazariy qarashlar, tadqiqot usullari va yondashuvlar rasmiy manbalardan 
olinganligi, nashr etilgan ilmiy maqolalar, respublika va xalqaro konferensiyalarda 
sinovdan o‘tkazilganligi, tadqiqot ishi natijalari yuzasidan berilgan xulosalar, taklif 
ishlab chiqilganligi va tavsiyalarning amaliyotda joriy etilgani, olingan 
natijalarning vakolatli tashkilotlar tomonidan tasdiqlangani bilan izohlanadi. 

Tadqiqot natijalarining ilmiy va amaliy ahamiyati. Tadqiqot natijalarining 
ilmiy ahamiyati ishlab chiqilgan nazariy-uslubiy xulosalarning falsafa tarixi tahlili, 
jumladan Sharq mutafakkirlari hamda tasavvuf ta’limotining nazariy masalalarini 
o‘rganishga oid ilmiy tadqiqot ishlarida, shuningdek,“Falsafa tarixi”, “Tasavvuf 
falsafasi”, “Tasavvuf tarixi”, “Tasavvuf germenevtikasi”, “Etika”, “Falsafiy 
antropologiya” fanlari mazmunining nazariy-uslubiy asoslarini takomillashtirishga 
xizmat qilishi mumkinligi bilan belgilanadi. 

Tadqiqot natijalarining amaliy ahamiyati ishlab chiqilgan xulosalardan Abu 
Bakr Kalobodiy va Xoja Muhammad Porsoning falsafiy-tasavvufiy qarashlaridagi 
gumanistik g‘oyalar navbatdagi ilmiy ishlarda faylasuflar, mutasavviflar g‘oyalari 
bilan qiyosiy tahlil qilishda, Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazi, 
O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi ilmiy-madaniy jamoatchilikni keng 
xabardor etish, shuningdek, Sharq mutasavviflari ma’naviy merosining 
taqdimotiga oid ma’ruzalarda hamda mavzuga oid o‘quv-metodik qo‘llanmalarni 
tayyorlashda foydalanish mumkinligi bilan izohlanadi. 

https://buxdu.uz



10 

Tadqiqot natijalarining joriy qilinishi. Tasavvuf ta’limotining 
insonparvarlik mohiyati va uning yoshlar tarbiyasidagi o‘rnini tadqiq etish 
bo‘yicha olingan natijalar asosida: 

tasavvuf ta’limotining genezisi, uning insonparvar maqsadlarga yo‘naltirilgan 
g‘oyalarining falsafiy-irfoniy jihatdan boyitilganligi Abu Bakr Kalobodiyning “at-
ta’arruf” asaridagi inson, “iysor”, “firosat”, “faqr” “basor” tushunchalari 
mohiyatiga oid ilmiy-nazariy xulosalaridan O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi 
xodimlarini xabardor qilish va ishda istifoda qilingan qo‘lyozma manbalar 
haqidagi ma’lumotlardan markaz tarkibidagi kutubxona va arxiv, qo‘lyozmalar 
fondlarini boyitishda foydalanilgan (O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar 
Mahkamasi huzuridagi O‘zbekistondagi islom sivilizatsiyasi markazining 2022-yil 
25-oktyabrdagi 794-son ma’lumotnomasi). Natijada, fuqarolar ongida 
mintaqamizga xos tasavvuf ta’limotlarining jamiyat ma’naviy hayotidagi ta’siri va 
uning insonparvarlik g‘oyalari to‘g‘risidagi tushunchalarni shakllantirishga xizmat 
qilgan; 

Xoja Muhammad Porsoning “Faslul-xitob” asaridagi tasavvufning 
insonparvarlik mohiyati “futuvvat” (“nafs yomonliklaridan sof bo‘lgan qalb 
maqomi”, “avf”, “sulh”, “marhamat”) xususidagi konsepsiyalarining boshqa 
falsafiy antropologik ta’limotlar bilan o‘zaro dialektik aloqadorligi doir ilmiy 
nazariy taklif va tavsiyalaridan Buxoro Mir Arab Oliy madrasasi yuqori kurs 
talabalari uchun “Tasavvuf saboqlari” o‘quv qo‘llanmasini, shuningdek, 
Buxorodagi Yetti Pir tarixiga oid eksponatlar va stendlar tayyorlashda 
foydalanilgan (O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Din 
ishlari bo‘yicha qo‘mitasining 2022-yil 26-oktyabrdagi 02-03/8277-son 
ma’lumotnomasi). Natijada, yoshlarda tasavvuf nazariyasi, uning ilm hikmat va 
ma’rifatga asoslangan insonparvar g‘oyalari ma’rifiy dunyoqarashni 
shakllantirishga hamda falsafiy mushohadasini kengaytirishga xizmat qilgan; 

Xoja Muhammad Porsoning inson borlig‘idagi tabiat (modda), ma’naviy 
(qalb, nafs, husni xulq) inson mohiyatining asosi ekanligi g‘oyasi va ularning 
o‘zaro deterministik ta’siri doir ilmiy-nazariy xulosalari, taklif va tavsiyalaridan 
Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-tadqiqot markazining Xoja Muhammad Porso 
kutubxonasiga doir qo‘lyozmalar katalogini yaratishda foydalanilgan (O‘zbekiston 
Respublikasi Vazirlar Mahkamasi huzuridagi Imom Buxoriy xalqaro ilmiy-
tadqiqot markazining 2022-yil 25-oktyabrdagi 02/569-son ma’lumotnomasi). 
Natijada, yosh avlodda islom dini va tasavvuf to‘g‘risida, tasavvufning 
insonparvarlik mohiyati, hamda din niqobi ostidagi buzg‘unchi diniy-ekstremistik 
oqimlarning sof islomdan yiroq ekanligi borasida bilimlarining shakllanishiga 
xizmat qilgan; 

Muhammad Porsoning “Faslul-xitob” asaridagi ilm, ma’rifatli bo‘lish, saodat 
belgilari, ikki olam saodatiga erishish, “Komil inson” konsepsiyasi islom 
falsafasining “Haqiqati Muhammadiya” g‘oyasiga hamohang ekanligi singari 
komillikka undovchi g‘oyalari inson qadrini ulug‘lash hamda yoshlarni 
umuminsoniy qadriyatlar ruhida tarbiyalashga oid ilmiy-nazariy taklif va 
tavsiyalaridan Imom Moturidiy xalqaro ilmiy tadqiqot markazi fondini boyitishda 
foydalanilgan (O‘zbekiston Xalqaro islom akademiyasi huzuridagi xalqaro Imom 
Moturidiy ilmiy tadqiqot markazining 2022-yil 2-noyabrdagi 01/184-son 

https://buxdu.uz



11 

ma’lumotnomasi). Natijada, keng jamoatchilikda yurtimiz tasavvuf tarixi, tariqatlar 
hamda ular namoyandalarining tasavvufiy-axloqiy qarashlari, tasavvufning 
bugungi yosh avlod tarbiyasidagi amaliy ahamiyati haqidagi tushunchalarning 
shakllanishiga imkon yaratgan. 

Tadqiqot natijalarining aprobatsiyasi. Mazkur tadqiqot natijalari 10 ta, 
jumladan, 5 ta xalqaro va 5 ta respublika ilmiy-amaliy anjumanlarida 
muhokamadan o‘tkazilgan. 

Tadqiqot natijalari e’lon qilinganligi. Dissertatsiya mavzusi bo‘yicha jami 
16 ta ilmiy ish, shu jumladan, O‘zbekiston Respublikasi Oliy attestatsiya 
komissiyasining doktorlik dissertatsiyalari asosiy ilmiy natijalarini chop etish 
tavsiya etilgan ilmiy nashrlarda 6 ta maqola (4 ta respublika va 2 ta xorijiy 
jurnallarda) chop etilgan. 

Dissertatsiyaning tuzilishi va hajmi. Dissertatsiya kirish, uch bob xulosa va 
foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxatidan iborat. Dissertatsiyaning umumiy hajmi 
136betni tashkil etadi. 

DISSERTASIYANING ASOSIY MAZMUNI 

Dissertatsiyaning “Kirish”qismida mavzuning dolzarbligi va 
zarurati,respublika fan va texnologiyalari rivojlanishining ustuvor yo‘nalishlariga 
mosligi,muammoning o‘rganilganlik darajasi, dissertatsiya bajarilgan oliy ta’lim 
muassasasining ilmiy-tadqiqot ishlari rejalari bilan bog‘liqligi hamda tadqiqotning 
maqsadi va vazifalari, ob’ekti, predmeti usullari, tadqiqotning ilmiy yangiligi, 
amaliy natijalari, tadqiqot natijalarining ishonchliligi, ilmiy va amaliy ahamiyati 
tavsiflangan. 

Dissertatsiyaning birinchi bobi “Tasavvuf ta’limotining shakllanishi va 
nazariy metodologik masalalari” deb nomlangan. Ushbu bobda tadqiqotchi 
tasavvufning genezisi va uning rivojlanish bosqichlari, nazariy tizimining 
shakllanishi borasidagi qarashlar, tadqiqotlarning xilma-xilligi tasavvufning o‘ziga 
xos murakkab tadqiqot ob’ekti ekanligi, tasavvufni ichdan va tashqaridan 
o‘rganishlar, o‘rta asr sharoitidagi ijtimoiy-madaniy ta’sirlar va fikriy bahs 
munozaralarning turli masalalarda kengayib borganligi manbalar asosida ochib 
berilgan.  

Tadqiqotchi Aziziddin Nasafiyning “Bayon al-tanzil”6 asarining fors tilidagi 
asl nusxasidan foydalanib, tasavvufning vujudga kelishi va uning shakllarini, 
mazmunini bayon qilgan. Bunda tasavvufning avvalo “zuhd”, “parhezkorlik” 
shaklida vujudga kelishi, Hasan Basriy va Fuzayl Iyoz “huzn” “mahzun”lik 
g‘oyalarini zuhdga qo‘shgani, Robiya Adaviya va Zunnun Misriylarning 
“muhabbat” tushunchasini kiritgani, Shaqiqi Balxiy va uning shogirdlari 
“tavakkul” tushunchasini ilgari surganligini, o‘z o‘zrnida mazkur qarash va 
g‘oyalar har biri o‘ziga xos tarzda tasavvufning mohiyatini kengaytirishga va 
uning asl insonparvar g‘oyalar targ‘ibotidagi ta’limot bo‘lib shakllanishida turli 
oqimlar va suluklarning kelib chiqishiga yo‘l ochganini izohlaydi. Shu bilan birga 
turli silsilalar, tariqatlar, irfoniy maktablarning shakllanishida ham mustahkam 
zamin yaratganini ta’kidlaydi. Tasavvufning evolyutsiyasi islom dinining 

 
6Насафий А. Баён ал-танзил. –Теҳрон, 1391.ҳ. –Б.20. 

https://buxdu.uz



12 

insonparvarlik tamoyillariga to‘la moslashib, ijtimoiy, ma’naviy-axloqiy g‘oyalari 
bilan xalqlar, millatlar, mazhablar, maktablarni hamjihatlik, birdamlik, o‘zaro 
mehr-oqibatlilik, mehr-shafqatlilik, saxovatpeshalik, haqiqatsevarlik, 
ma’rifatparvarlik, poklik, halollik kengbag‘irlik g‘oyalari atrofida birlashtirgan, 
deb xulosa qilgan. Tasavvufda “ilohiy muhabbat” g‘oyasi butun olamga, odamga 
bo‘lgan munosabatini oshkor qildi. Insonni ruhiy-ma’naviy kamolotga undadi.O‘z 
zotiga hurmat, insoniy sifatlarni qadrlash, o‘z-o‘zini takomillashtirish, anglash 
orqali Yaratuvchisini bilish tomon borishning eng to‘g‘ri yo‘llarini ko‘rsatganligini 
ta’kidlaydi.  

Dissertant tasavvufda “ilohiy muhabbat” insonning Allohga muhabbati va 
Haqning bandasiga bo‘lgan muhabbati sifatida ham qaralishinita’kidlagan. 
Insonning Haqning nazarida bo‘lishi unga hayoti davomida qilgan yaxshi amallari 
uchun bergan hadyasi yoki unga berilgan sinovi insonning e’tiqodi sofligi va 
mustahkamligida namoyon bo‘ladi. Haqning yaratgan narsalariga, butun borliqqa 
nisbatan unda muhabbatning paydo bo‘lishi bilan birga insonni insonga bo‘lgan, 
o‘z zotiga bo‘lgan hurmat, ehtirom va muhabbati ham oshib borishiga olib keladi. 
Shu bois, inson o‘z qadri qimmati insoniylik mohiyatini namoyon qilib, axloqini 
go‘zallashtirib, atrof muhitni, o‘zini o‘zgartirishga intiladi, degan xulosaga kelgan. 

Tadqiqotda islom dining insonparvarlik g‘oyalari targ‘ibotida, uning 
yoyilishi, ko‘plab o‘lkalarga kirib borishi va xalqlarning an’analari, qadriyatlariga 
singib, tafakkur hamda turmush tarziga aylanishida, boshqa ta’limotlar singari 
tasavvufning alohida o‘rni borligi, ilk o‘rta asrlardan boshlab yurtimiz 
mutasavviflarining nazariy masalalarini o‘rganishga bo‘lgan harakati tasavvufning 
ta’limot darajasida yanada takomillashishiga zamin yaratgani manbalar asosida 
tahlil etilgan. Hakim at-Termiziy, Abu Bakr Kalobodiy, Mustamliy Buxoriylar ilk 
o‘rta asrlarda tasavvuf maktablarining shakllanishida hamda tasavvufning 
tizimlashtirilishida o‘ziga xos o‘rin tutdi. Hakim Termiziy tomonidan boshlab 
berilgan tasavvuf ta’limotini tizimlashtirish nihoyasiga yetdi. Abu Bakr 
Kalobodiyning “At-Ta’arruf li mazhab ahl at-tasavvuf”, “Bahrul-favoid”, 
Mustamliy Buxoriyning “Sharh at-Ta’arruf li mazhab ahl at-tasavvuf”, 
Hujviriyning“Kashf ul-mahjub”, Xoja Muhammad Porsoning “Risolai qudsiya”, 
“Fasl-al-xitob”asarlari buning dalili bo‘la oladi. 

VII-VIII asrlarda do‘zaxdan qo‘rqish, jannatga umidvorlik va Allohning 
roziligiga erishishga asoslangan zohidona turmush, ya’ni zohiriy ibodat, riyozat va 
mujohadalar tarzidagi tasavvufiy hayot IX-X asrlarga kelib insonning botiniy 
olamini isloh qilishga, uning pokligini, botiniy ibodatini, ruhiy poklanishini va Haq 
diydoriga erishish fikrini asosiy g‘oyaga aylanishiga olib keldi. Boshqa tasavvuf 
ta’limotlaridan farqli ravishda islom tasavvufi, ahli sunna va jamoa e’tiqodi 
asosida mukkasidan ketish, o‘ziga o‘zi g‘arq bo‘lish, qattiq uzlatga berilish, 
shatohotlardan xoli insonparvar tamoyillarga asoslangan tasavvufga aylanib bordi. 

Tadqiqotchi “At-ta’arruf” asarining muqadimasida Abu Bakr Kalobodiy 
“...g‘oyib narsalarni ham ko‘ra oladigan, shohlar oldiga ham darveshona kiyimda 
boradigan, qabilalarning ixtiloflarini bostiradigan, barcha insoniy fazilatlarni 
o‘zida jamlagan, hujjat va dalillar manbai, quloqlari tinglovchi, dillari musaffo 

https://buxdu.uz



13 

ta’riflari keng tarqalmagan nuroniy sof”7- deganda, tariqat ahlining insoniylikdan 
ilohiyotga qadar tutgan yo‘lining mazmun-mohiyatini ochib berib tasavvuf asl 
insoniy qadriyatlarni himoya qilishini uqtirib, metodologik masalalarga e’tibor 
qaratadi. Shuningdek, tadqiqotchi tasavvufning serqirra va murakkab ta’limot 
ekanligini ta’kidlab, biryoqlamalikdan voz kechib uni o‘rganishda, quyidagi 
metodologik taklifтш ilgari surgan:  

1.Tasavvuf tarixini o‘rganish orqali uni anglash; 
2.So‘fiy kishilar, ularning hayoti va faoliyati orqali uning amaliy jihatlarini 

o‘rganish; 
3. So‘fiylar haqida yozganlar, ular bilan suhbatda bo‘lganlarning yozib 

qoldirgan merosini ilmiy tadqiq etish; 
4.Tasavvuf adabiyotini o‘rganish; 
5.Tasavvuf falsafasini o‘rganish.  
Tasavvuf olimlari tomonidan avomning tasavvufi, ahli faqihning tasavvufi, 

obidning tasavvufi, mutasavvif va darveshning tasavvufini bir-biridan farqlangan. 
Imom G’azzoliyning “Ihyoul-ulumidin”dan o‘rganilgan tasavvuf esa nosihning 
tasavvufidir. Shayxi Akbar Muhyiddin ibn Arabiy asarlarini o‘qib-o‘rganish 
faylasufning tasavvufidir. Shunga o‘xshab mantiq ahli va usulchilarning ham 
o‘ziga xos tasavvufi bo‘lgan. Avomdan ziyoliga, undan mutafakkir, ijodkor va 
orifga borgunga qadar tasavvuf nihoyatda farqli saviya, dunyoqarash va holatdagi 
kishilarning ma’naviy-axloqiy ehtiyojlarini ifodalagan. Shuningdek, tasavvufdagi 
“sahv” va “sakr” yo‘llarining mazmun mohiyatini Abu Bakr Kalobodiy g‘oyalari 
orqali tahlil etgan va islom tasavvufida “sahv” yo‘li inson kamoloti uchun xizmat 
qilganligini ta’kidlaydi.   

Dissertatsiyaning ikkinchi “Tasavvufning irfoniy-falsafiy g‘oyalari va 

uning insonparvarlik mohiyati”deb nomlangan. Dissertant bunda tasavvuf 
islomning insonparvarlik tamoyillariga tayanishini ochib berishda naqshbandiya 
tariqati namoyandasi, nazariyotchi olim Xoja Muhammad Porsoning “Fasl al-
xitob” asaridagi irfoniy-falsafiy g‘oyalari, futuvvatga oid qarashlarini har 
tomonlama falsafiy tahlil etgan.  

Tadqiqotchi O‘rta asrlarda “futuvvat” o‘ziga xos tarzda jamiyatda barqaror 
insonparvarlik g‘oyalarini targ‘ib etuvchi ta’limot sifatida namoyon bo‘lishini 
ta’kidlagan. “Futuvvat”ning mohiyati mazmuni xususida deyarli IX asrlardan 
boshlab Movarunnahr va Xuroson hududlarida futuvvat yoki javonmardlik 
haqidagi xilma-xil qarashlar shakllanganligi kuzatish mumkin Husayn Voiz 
Koshifiy futuvvat haqida o‘z fikrlarini quyidagicha bayon etgan. “...bilgilkim, 
“futuvvat” so‘zining lug‘aviy ma’nosi yoshlik, yosh yigitni – “fatiy” derlar. 
Ba’zilar bu so‘zga izoh berib, futuvvatni javonmardlik (jo‘mardlik) degan. Istiloh 
sifatida futuvvat deb omma orasida yaxshi sifatlar va namunali axloq bilan 
mashhur bo‘lishni aytadilar, shu vajdankim, bunday odam hamisha axloqi bilan o‘z 
kasbdoshlari, toifa-tabaqasi orasida mumtoz bo‘ladi. Xos ta’rif yuzasidan esa 

 
7Abu Bakr Kalobodiy at-Taarrufl mazhabi ahli tasavvuf. V-5431. qo’lyozma. O”zFA Sharqshunoslik instituti 

qo’lyozmalar fondi. Muqaddima. (tarjima B.N.) 

https://buxdu.uz



14 

futuvvat insoniy fitrat nuri zuhurining nafsoniy belgilar zulmatiga qarshi 
yo‘nalishi, (shu zulmatni) yorib o‘tishidan iboratdir”8.  

Dissertant Xoja Muhammad Porsoning futuvvat haqidagi qarashlarini alohida 
tahlil etib, uning insonparvarlik mohiyatiga e’tibor qaratadi. Xoja Muhammad 
Porso fikriga ko‘ra, Allohning do‘stlari begonalar yoki oshnolar vositasida sinovga 
va qiyinchilikka tashlanadi.Ular esa “avf” va “marhamat” maqomida bo‘ladilar. 
O‘zlariga “sulh” va o‘zgalarga jang qila olmaydilar futuvvat Allohga sayrning 
oxirgi maqomi deb hisoblaydilar. Shu bilan birga “futuvvat” “nafs sifatlaridan sof 
bo‘lgan qalb maqomi” konsepsiyasi:“Darhaqiqat, ular Parvardigorlariga imon 
keltirgan va Biz ularga hidoyatni ziyoda qilgan yigitlardir” 9 ,-degan va uni 
Qur’onning Qahf surasi 9-oyat bilan asoslangan. Tadqiqotchi inson vujudi to‘la 
soflangan, botini isloh bo‘lgan kuch g‘ayratga to‘lgan, yosh yigitdek, ya’ni “komil 
inson” darajasiga yetganlar maqomi deyish mumkin, deb hisoblaydi. Allomaning 
fikrlarini o‘rganib “futuvvat” haqidagi qarashlarining ildizi islom ta’limotning 
asosiy manbaiga borib bog‘lanishini asoslagan. Shuningdek, futuvvatning islom 
dinining asl mohiyati insonparvarlik ekanligini ko‘rsatuvchi tushunchalardan biri 
va jamiyatda o‘zaro mehr-muruvvat, saxovatpeshalik, oqibat, odamiylik sifatlarini 
shakllantiruvchi omil sifatida tahlil etgan.  

Tadqiqotchi birinchidan, insonning o‘zi yashab turgan olamning butun 
ne’matlari u uchun yaratilaganini bilishi, o‘z nafsi quliga aylanib, olamda 
yaratilgan va o‘zi kashf etgan narslarni o‘zimniki deb o‘ylasada, ba’zan bu narsalar 
nafs sabab uni o‘ziga tobe’ qilib qo‘yganini anglamasligi hammasi o‘tkinchi 
ekanini bilishi kerakligini uqtiradi.Birov bilan gina kudurati bor odam yo 
arazlashgan odam uzr so‘rashdan iymanishi kerak emas. Agar buni qilolmasa u 
o‘zining o‘z zotiga hurmati va munosabatni to‘g‘ri qilmagan, murosa, mehr-
oqibatli bo‘la olmagan bo‘lib, unda futuvvat yo‘q, asari ham bo‘lmaydi. Agar 
bo‘lsa, dushmani bilan ham madora qilib yashashi mumkin. Tadqiqotchi futuvvat 
va Xoja Muhammad Porso qarashlaridagi futuvvat haqidagi g‘oyalarning 
insonparvarlik mohiyatini ochishda Abu al-Hasan Hujviriy “...bas, Xudoyi azza va 
jalla bandagakaromat bersa, bu uni ulug‘laganidir va bu uch sifatni bergani uni 
o‘ziga yaqin tutib, maxsus qilganidir. Va u ham imkon qadar xalq bilan o‘z 
muomalasini shu taxlit qilsin. Shu paytda uni “javonmard” deydilar va nomini ular 
qatoriga yozadilar. Bu uch sifat Ibrohim alayhissalomda ham bor edi” 10 ,-
deganfikridanunumlifoydalanadi. Muhammad Juyushiy Ayo Sofiyada Hakim 
Termiziyga mansub “ar-Risala fi-l-futuvva” asarining yagona nusxasi saqlanishini 
hamda bu asar futuvvatga doir ilk asarlardan ekanini qaydetadi11. Abulhasan Nuriy 
“Tasavvuf hurriyat, futuvvat va takallufni tark etish hamda saxovat qilishdir”12, -
degan qarashlarini taqqoslash orqali masala mohiyatini ochib bergan. 

 
8Ҳусайн Воиз Кошифий. Футувватномаи султоний ёхуд жавонмардлик тариқати. // Форс-тожик тилидан 

Н.Комиловтаржимаси. –Тошкент: А. Қодирий номидаги халқ мероси нашр., 1994.- Б. 7 
9 Хожа МуҳаммадПорсо. “Фасл ал-хитоб” / Қўлёзма.(Таржима Б.Б. Намозов). Инв. 42. 1441.-В.63. 
10Али ибн Усман аль-Худжвири. «Раскрытие скрытого за завесы». Старейший трактат по суфизму. / Перевод 

с английского А.Орлова. - Москва: «Единство», 2004. - С. 114. 
11 Усмонов И. Мовароуннаҳр уламолари асарларида футувват ғоялари // Ўзбекистон халқаро ислом 

академияси илмий-таҳлилий ахбороти. –Тошкент, 2019. -№1. -Б. 19. 
12  Али ибн Усман аль-Худжвири. “Раскрытие скрытого за завесы”. Старейший трактат по суфизму. / 

Перевод с английского А.Орлова. - Москва: “Единство”, 2004. - С. 44. 

https://buxdu.uz



15 

Tadqiqotda Abu Bakr al-Kalobodiy “Bahr al-favoid” asaridagi axloqiy 
g‘oyalar tahlil etilgan. Abu Bakr al-Kalobodiyning hadis ilmiga bo‘lgan ishtiyoqi 
va uning zohiriy va botiniy ma’nolarini sharhlashga qaratilgan so‘fiyona 
yondashuvi uning hadisshunoslik sohasidagi o‘ziga xos jihatlardan biri desa, 
bo‘ladi. Alloma hadislarning zohiriy va botiniy ma’nolarini chaqishga ko‘proq 
e’tibor bergan. Zohiriy va botiniy ilm orasidagi farq, ya’ni o‘ziga xoslik 
quyidagicha sharhlanadi: “Zohir ilmi, Rasullulloh (s.a.v) hazratlariga qadar 
majmuadan majmuaga o‘tib kelganligi tufayli shubhadan xoli emas. Botin ilmi esa 
“O’z tarafimizdan unga xos (laduniy) ilm bergan edik” (“Kahf”, 65-oyat) ilohiy 
hukm bo‘yicha, to‘g‘ridan-to‘g‘ri Allohdan olinganligi uchun shubhadan xolidir. 
Shuningdek, botin ilmidan bahs yuritilgan kitoblarning hammasi oyat va hadislarga 
asoslangan. Abu Bakr al-Kalobodiyning “Bahrul favoid” asari hadis ilmiga 
bag‘ishlangan va 223 ta hadisni o‘zida jamlagan. Abu Bakr Kalobodiy Muhammad 
(s.a.v) xulqlari haqidagi “Husni xulq” mavzusiga doir hadislarni jamlagan. 
Hadislarning hikmat va nozikliklari ustida qilgan ishlarisanadli bo‘lib zikr etgan 
hadislarni oyat, hadis va sahoba so‘zlari, arab urf-odatlari, she’r va sufiy so‘zlari 
bilan izohlanishi boshqa muhaddislardan farqli jihati hisoblanadi. 

Tadqiqotchi ishda ikki buyuk mutasavvif merosining vorisiyligiga ham 
e’tibor qaratgani tahsinga sazovor. Abu Bakr Kalobodiy o‘zining “Bahr al-Favoid” 
asarini aynan muhabbat13 borasidagi hadislarni sharhlashdan boshlaydi. 

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : »أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه ، وأحبوني لحب الله ، وأحبوا 
 أهل بيتي لحبي« 

Payg‘ambar alayhissalom aytadilar: “Alloh taoloni sevinglar. Chunki sizlar 
Uning ne’matlaridan bahra olayapsizlar. Meni Alloh taolo sizlarni sevishi uchun 
yaxshi ko‘ringlar (chunki Muhammad alayhissalomni yaxshi ko‘rganlarni Alloh 
taolo ham yaxshi ko‘radi). Meni sevgim uchun oila a’zolarimni sevinglar” 14 . 
Ushbu hadisda bir-biriga bog‘liq bo‘lgan uchta sevgi haqida gap borgan. Ya’ni, 
Allohni sevish, Allohning sevgisiga musharraf bo‘lish uchun uning payg‘ambarini 
sevish va Payg‘ambarning sevgisiga erishish uchun uning oila a’zolarini (ahli bayt) 
sevish. Mazkur hadisni sharhlab Abu Bakr Kalobodiy bu o‘rindagi “sevinglar” 
so‘zi buyruq ma’nosida emas, balki Allohning sevgisiga xabar ma’nosida 
tushunilishi kerakligini uqtiradi. Shuning o‘zi ham insonparvarlik mehr shafqat, 
g‘amxo‘rlikning bir ko‘rnishidir. 

كلام العرب مثل قولهم  »أحبوا الله « خبرا من محبتهم إياه ، وإن كانلفظه لفظ الأمر ، وقد جاء مثله في 
 : عش رحبا تر عجبا ، أي لأن العيش ليس إلى الإنسان ، فيؤمر بأن يعيش 

Ya’ni, “Alloh taolo sizlarni sevgani uchun Uni sevinglar va U meni sevgani 
uchun sizlar ham meni sevinglar, men oilamni yaxshi ko‘rganim uchun sizlar ham 
ularni yaxshi ko‘ringlar” deb tushunmoq kerak. Xoja Muhammad Porso fikriga 
ko‘ra, “do‘stlik”ning ma’nosi bir yaxshi narsaga va hissiy lazzatga muvofiq 
keladigan narsaga mayl qilishdir. Bu hayvonda ham bor, biroq, insonning 
hayvondan farqli joyi “dil basirati” (qalb ko‘zi)dir. Kimning aqli va basirati 
g‘olibroq bo‘lsa, u hayvoniy sifatlardan uzoqroq bo‘ladi. Unga hazrati ilohiyotning 
jamol va jalol sifatlari kashf bo‘ladi. Hamma hissiy lazzatlar uning ko‘ziga haqir, 
past bo‘lib ko‘rinadi. Birinchi do‘stlikka haqli faqat Allohdir. Har kim boshqani 

 
13 Араб тилида “маҳаббат” шаклида ёзилади. 
14Абу Бакр Калободий. Баҳр ал-Фавоид. Биринчи жилд. 2- саҳифа. 

https://buxdu.uz



16 

do‘st tutsa, u nodonlikdir. Ammo bir jihati borki, uning haq taologa aloqasi borligi 
jihatidan yaxshi ko‘rsa bo‘ladi. Hech bir mo‘min asl muhabbatdan xoli emas. 
Lekin farq uch sababdan bo‘ladi: Birinchi sabab dunyoni yaxshi ko‘rish va unga 
mashg‘ul bo‘lish har xillligi, boshqa har qanday do‘stlikka nuqson yetkazadi. Abu 
Bakr Kalobodiyning “Bahr al-favoid” asari hadislarga bag‘ishlangan bo‘lishi bilan 
birga ularning tasavvufiy, axloqiy ma’no-mazmundagi ekanligi o‘ziga xos 
tomonidir. Abu Bakr Kalobodiy fikriga ko’ra, insonparvarlikning ham, 
vatanparvarlikning mag‘zida “muhabbat” tushunchasi mujassam.. Uning haq va 
rasuliga bo‘lgan muhabbat isnon va butun olam, haqning o‘ziga, ne’matlariga 
muhabbati bilan qorishib ketadi deb, hisoblaydi. Axloqshunoslikning markaziy 
kategoriyasi hisoblangan muhabbat diniy-axloqiy ta’limotlarning, xususan 
tasavvufning ham markaziy tushunchasi va barcha intilishlarning harakatning 
boshi sanaladi. Bu haqida Abu Bakr Kalobodiy “Muhabbat- bu lazzat, haqiqatda 
esa kishi lazzatlanmaydi, chunki haqiqat qo‘rquv va hayratlanish ob’ekti. 
Insonning Allohga bo‘lgan muhabbati– bu Haqning sirlarini ochish va Unga ta’zim 
qilishdir. Inson bunday holatda faqat Haq uchun yaroqli bo‘ladi. Allohning “seni 
o‘zim uchun yaratdim -degan so‘ziga binoan”15, - deb tushuntiradi.  

Tasavvufda bandaning Ilohga muhabbati bilan birga, Ilohning o‘z bandalariga 
muhabbati ham e’tiborga olinadi. Bu holat Abu Bakr Kalobodiy nazaridan chetda 
qolmagan. “Kimniki Alloh sevgan bo‘lsa, u o‘shaning hayoti, kimki Allohni 
sevgan bo‘lsa, uning hayoti yo‘q. Buning ma’nosi, - deydi, Abu Bakr Kalobodiy – 
o‘sha shaxsga o‘z hayoti lazzat bermaydi. Chunki oshiq o‘zida mahbubdan 
keladigan barcha yaxshi va yomon narsalardan lazzatlanadi, ya’ni oshiqning hayoti 
yo‘q hisobida, chunki u mahbub visolini istaydi va Undan uzilib qolishdan 
qo‘rqadi va shunga o‘z hayotini baxsh etadi”16. Shu bilan birga uning “Bahr al-
favoid” asaridagi ilohiy muhabbat tushunchasi o‘ziga xos tarzda axloq ilmining 
mag‘zini tashkil etib, asarning insonparvarlik, axloqiy-tarbiyaviy ahamiyatini 
ochib berish hamda falsafiy tahlil etish imkonini beradi. 

Dissertatsiyaning uchinchi bobi “Uchinchi Renessans poydevorini 

yaratishda tasavvufiy merosning ma’rifiy, tarbiyaviy ahamiyati”deb 
nomlangan. Tadqiqotchi fikriga ko‘ra, O‘zbekistonda olib borilayotgan keng 
ko‘lamdagi islohotlar, ma’naviy-madaniy sohadagi o‘zgarishlar istiqbolda 
mamlakatning dunyodagi rivojlangan davlatlari qatorida bo‘lishini tezlashtirishi va 
mustahkam ilmiy-ma’naviy asosga ega bo‘lishini ta’minlashga qaratilagan siyosat 
darajasidagi e’tibor bilan xarakterlanadi. Uchinchi Renessans poydevorini yaratish 
maqsadini ro‘yobga chiqarish o‘rta asrlar musulmon sharqi Renessansi ildizlarini 
chuqur o‘rganishni ham taqozo etadi.  

Tadqiqotchi IX asrning boshlaridan so‘fiy, orif va darveshlar o‘zlarining 
irfoniy izlanishlari va ruhiy intilishlarini o‘ziga xos ilm deb bilishgandeb 
ta’kidlaydi. Islomning “Ilm o‘rganish har bir musulmon uchun farz”, degan 
tamoyili payg‘ambar hadislariga binoan, boshqa ilm soha vakillari qatori tasavvuf 
olimlari ham kashfu karomat ilmi har bir musulmon uchun muhim deb bilganlar. 

 
15Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. / Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақул қизи. -Тошкент: 

Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашр., 2002. –Б.92. 
16 Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. / Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақул қизи. -Тошкент: 

Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашр., 2002. – Б.91. 

https://buxdu.uz



17 

Bu qarashlarda bir-biriga qarama-qarshi fikr-mulohazalar ham bo‘lishi mumkin. 
Tariqat arboblaridan birlari ixlos va nafs ofatlarini anglatadigan ilmni, boshqalari 
malakdan keladigan ilhom bilan shaytondan yo‘nalgan ilhomni ajratuvchi ilmning 
farzligini bayon etganliklarini uqtiradi. Tasavvufda insonni g‘aflat, zulm, nodonlik 
va jaholatdan qutqaradigan bosh asos – nafsni tanish, nafsni bilish – Haqni tanish 
“man arafa nafsahu fa qad arafa robbahu” qarashi ustunlikka erishgan va qo‘llab 
quvvatlangan.Tasavvufning axloqiylik mohiyati ham aynan shu hadis ma’nosini 
o‘zida mujassam etgan. Demak, tasavvufning ilm, ma’rifat, nafs pokligi masalalari 
ma’naviy-axloqiy tarbiyada muhim o‘rin tutadi. Shu ma’noda, Abduxoliq 
G’ijduvoniy muridlariga dastur bo‘larli fikrlarini aytganlar. Ular Alisher 
Navoiyning “Nasoyim ul-muhabbat” asari sahifalaridan ham o‘rin olgan: “Xoja 
(ya’ni G’ijduvoniy) ul zot shogirdlariga Haq yo‘liga kirgan solik “Kitobullohni 
o‘ng ilkiga tutqoy va Rasul sunnatini so‘l ilkiga va bu ikki yorug‘lik orasida yo‘l 
suluk qilg‘ay”17 deb saboq berganlar. 

Dissertant “tasavvufdagi halol luqma” xususida harom bilan halolni 
farqlamagan, haromga o‘rgangan odam hamma narsadan qo‘rqishi mumkin, ammo 
Xudodan qo‘rqmaydi, deya qayd etadi. Bu isbotini topgan hodisalardan bo‘lganligi 
uchun ham Sahl ibn Abdulloh Tustariy: “Halol luqma yemaganlarning ichida, 
Alloh qo‘rquvi bo‘lmas”18– degan fikrini keltirib halollikning inson tarbiyasidagi 
o‘rnini ochishga harakat qilgan. Odam odamdan qo‘rqsa – ular bir-biridan 
yiroqlashadi yoki ulardan birining qalbida nafrat va g‘azab qo‘zg‘aladi. Ilohiy 
qo‘rquvdan esa qalb poklanadi va Allohga muhabbat kuchayadi. Inson hayotidagi 
ko‘p azob, ko‘p kulfat va hasratlar haromdan parhez qilmaslikdan tug‘ilishi tufayli 
dinda ham, tasavvufda ham bu to‘g‘rida nihoyatda chuqur va keng bahslar 
bo‘lgan.Bugungi kunning muhim va o‘ta dolzarb muammosi ham yoshlarni 
ma’rifatli, alli, zukko, halol va haromni farqiga boradigan kishilar qilib 
tarbiyalashdan iborat. Tasavvufiy meros mohiyati halollik, u bosh mezon. Halol 
bilan harom bor narsadir. Ammo ikkalasini bir-biridan farqlashda noaniqliklar 
mavjud. Odamlarning ko‘plari ularni bilmaydi. Shuning uchun kimki shubhali 
narsalardan o‘zini tiysa, dinini kamchiliklardan, o‘zini ta’nadan saqlaydi va kimki 
shubhali narsalardan tiyilmasa, u birovning ekini chekkasidagi qo‘y boqayotgan 
cho‘ponga o‘xshaydi. Uning qo‘ylarini ekinga tushirish ehtimoli bor. Shuni bilish 
kerakki, Allohning zamindagi chegarasi harom qilingan narsalardir. Yolg‘on va 
aldov, xushomad va tilyog‘lamalik, tama’ va munofiqlik bilan erishilgan har 
qanday manfaat va daromad insonning axloqiy quvvati va ichki xotirjamligiga 
yomon ta’sir o‘tkazadi. Bu dunyoda hamma narsaning o‘z harakat tarzi 
bo‘lganidek, halol va haromning ham o‘z harakat tarzi bor. Halolning qadami 
sokin, u ohista va ohistalik bilan keladi, harom esa haddan tashqari tez u to‘fonga 
o‘xshab yopirilib keladi. Halollik shakllangan shaxs hech qachon birovning haqini 
yemaydi, tamagirlik qilmaydi,  el-yurtning ko‘ziga xas tashlamaydi. Chunki  u, eng 
avvalo, Allohdan qo‘rqadi.  

Dissertant yangi O‘zbekistonda yoshlarni komil insonlar bo‘lishni istasak, aql 
va axloq, ma’rifat va ruhoniyat kuchiga tayanmog‘imiz kerakmoddiy boylikka 
mayl, hech qachon, hech qanday sharoitda ma’naviy boylikka ishtiyoq ustidan 

 
17Navoiy A. Nasoyim-ul-muhabbat.Toshkent: Fan, 2001.-B.265. 
18Muhammad Porso. Faslul-xitob. In.4284.-B.289 

https://buxdu.uz



18 

hokimlikka erishmasligi lozim, jamiyatda musaffo va barqaror bir ruhiy-ma’naviy 
muhit g‘olib kelmasa, kishilarning ongini, ko‘nglini g‘araz, xulqini ojizlik qurshab 
oladi-deb xulosa qiladi.Haqiqiy orif, so‘fiy va darveshlar vatan va xalq taqdiriga 
befarq bo‘lmaganlar. Ularning hammasiga ham hayotdan ajralgan bir go‘shanishin, 
o‘zining botiniy huzur halovatiga bandi bo‘lib qolib, elu ulus g‘am-tashvishlaridan 
yiroqlangan kishilar deb qaramaslik kerak. Odamlarga mehru vafoli bo‘lish, vaqtni 
g‘animat bilish, behuda kechgan har bir daqiqa uchun afsuslanish, tama’ domiga 
tushmaslik – bular tasavvufiy axloqning majburiyatlari sifatida insonni 
tarbiyalaydi. Zotan, “tasavvuf Sharq diniy-falsafiy, ijtimoiy-siyosiy va huquqiy 
tafakkuri tarixidagi murakkab hodisalardan biridir” 19 . Aql va tafakkur qudrati 
insonni borliqning kashshofiga aylantirgan. Insonga undan-da kuchliroq bo‘lgan 
yana boshqa bir ne’mat – qalb va mukoshafa yo‘li bilan olamni idrok etish 
qobiliyatini ham bergan.Bu yo‘l hammaga ham nasib etmagan.U xos kishilarga, 
Haqning suyukli insonlariga ommani haqiqat tomon boshlash uchun in’om 
qilingan. Demak, tasavvufiy merosni sinchiklab o‘rganish axloqiy inqiroz, hadik, 
zaiflikdan qutulish, sobit e’tiqodli bo‘lish, komillikka yuksalish yo‘llarini 
ko‘rsatuvchi sarchashmalardan biridir. Shu ma’noda,“tashqaridan xalq bilan, 
ichkaridan Haq bilan bo‘lish, har bir nafasni Xudo yodi bilan chiqarish, qadamni 
savob ishlar, ezgu amallar sari qo‘yish, yurt kezib, aziz-avliyolar qabrini ziyorat 
qilish, g‘ofillarni hushyor etish, har qanday holatda qalb ogohligiga erishish 
Naqshbandiyaning asosiy ma’naviy tarbiya usuli hisoblangan”20. 

Tadqiqotda bugungi kunda dinning mohiyatidan anchagina yiroq bo‘lgan turli 
oqimlar o‘z g‘oyalarini yoshlar ongiga texnologik vositalar orqali singdirish, 
yoshlarni din haqidagi tasavvurlardan chalg‘itish, turli firqa va oqimlarga a’zo 
bo‘lishga undash holatlari kuzatilayotgani ta’kidlanadi.Qadimiy manbalar - 
Avesto, Vedalar, Bibliya va Qur’oni karimda bag‘rikenglik madaniyatini 
shakllantirishga oid g‘oyalar ilgari surilgan. Xususan, “Zardushtiylik axloqida 
ezgulik va yovuzlik, yorug‘lik va zulmat, haqiqat va yolg‘on o‘rtasidagi kurash”4 
haqidagi g‘oyalar, umuman barcha dinlar har qanday jaholatni qoralaganlar va 
ezgulikni yoqlab insonni o‘zini o‘zidan himoya qilishga o‘rgatganlar. Buddizmda 
“Insonlarning tengligi g‘oyasi, monarxning davlatni adolat bilan boshqarishida, 
sabrlilik” 21 ning ulug‘lanishi, shaxslararo munosabatlarni bag‘rikenglik bilan 
davom ettirish mumkinligining dalili sifatida qaraladi. Xristianlarning Injil 
kitobidagi: “Dushmanlaringizni sevinglar, sizdan nafratlanganga yaxshilik 
qilinglar. Sizga qarg‘ish yog‘dirganga duo o‘qinglar. Sizga ozor berganlar uchun 
ibodat qilinglar”22, degan g‘oyasi insonlararo bag‘rikenglikka da’vatdir. Demak, 
barcha dinlarda inson qadri ulug‘lanadi. O‘zaro mehr-shafqat, mehr-oqibat 
bo‘lishiga targ‘ib etiladi. Abu Bakr Kalobodiy “insonlarning insonga g‘amxo‘ri, 
mehru-shafqat, mehribonlik qiladigan va kishilar qo‘lidagi narsalarga nazar 

 
19 Саидов А. Атторшунослик. Буюк мутасаввиф, шайх ва шоир Фаридуддин Атторнинг маънавий ва 

маърифий хазиналари. – Тошкент: “Sharq”, 2013. – Б.42. 
20Комилов Н. Нақшбандия. / ЎзМЭ, 6 жилд. – Тошкент: “Ўзбекистон Миллий энциклопедияси”, 2003. – 

Б.294. 
21Комилов Н. Нақшбандия. / ЎзМЭ, 6 жилд. – Тошкент: “Ўзбекистон Миллий энциклопедияси”, 2003. – Б.66.  
22 Инжил, Тавротдан Ибтидо ва Забур // Таржимонлар Валий Зуннун, Иброҳим Абаев. – Туркия:Туркия 

муқаддас китоб жамияти, 1995. –Б.150.  

https://buxdu.uz



19 

qilmaydigani Haqqa yaqindir” 23 ,-deb yozadi. Insonning insonga g‘amxo‘rligi 
birinchi galda odamning o‘z zotiga hurmati va ehtiromi sifatida qaralsa, mehru-
shaqatliligi olam va odamni asrashdek bir ulug‘vor burchini uqtiradi. Abu Bakr 
Kalobodiy “inson hoh olim, hoh johil, yoki arab, yo ajam bo‘lsin o‘zaro mehru 
shafqatli bo‘lishi lozim” 24 ,-deb insoniyatni o‘zaro mehr-oqibatli o‘z zotiga 
hurmatda bo‘lishga chaqiradi. Islom va tasavvuf falsafasida yer yuzidagi yovuzlik, 
nohaqlik, adolatsizlik, zo‘ravonlik, odam o‘ldirish, qon to‘kish kabi jinoyatlar 
qoralanadi. Qur’oni karimda: “Allohga bergan ahd-paymonlarini mustahkam 
bo‘lganidan keyin buzadigan, Alloh bog‘lanishiga buyurgan narsalarni uzadigan va 
yer yuzida buzg‘unchilik qilib yuradigan kimsalar ham borki, ular uchun 
(Allohning) la’nati bo‘lur va ular uchun eng yomon diyor – jahannam bordir” 
(Ra’d, 25-oyat)25, “Alloh bergan rizqdan yeb-ichinglar, yer yuzida buzg‘unchilik 
jinoyatlarini qilmanglar” (Baqara, 60-oyat)26.   

Mamlakatimizda yoshlar tafakkurining o‘zgarishi, axloqiy tarbiyaning 
yuksalishi, ayniqsa tasavvufiy merosdan bahramand bo‘lish oliyjanob 
maqsadlarimizga erishishimizni tezlashtiradi. Zotan, insonga e’tibor, uning yorqin 
istiqbolini ta’minlashga qaratilgan siyosatimiz ushbu g‘oyalar, qarashlarga 
hamohang ekanligi muhimdir.   

XULOSA 

Olib borilgan tadqiqot natijasida quyidagi nazariy xulosalarga kelingan: 
1. Yangi O‘zbekiston “taraqqiyot strategiyasi”dagi ustuvor yo‘nalishlarda 

ajdodlarimiz ma’naviy merosini o‘rganishga bo‘lgan harakatlarimizda yangicha 
yondashuv va yangi talablarni qo‘ymoqda. Shu ma’noda tasavvufiy merosni har 
tomonlama ilmiy tadqiq etish zarurati mavjud.Tasavvuf o‘zining insonparvarlik 
mohiyati bilan insonlarni o‘zlikni anglashga, haqiqatni bilishga, ma’rifatli, sobit 
e’tiqodli, halol mehnat qilishga, hurfikrlilikka, ilm-fan, islom dinining 
insonparvarlik mohiyatini targ‘ib qilishga hamda diniy bag‘rikenglikka undab 
kelgan. 

2. Sho‘ro mafkurasi O‘rta Osiyolik allomalar ilmiy, diniy-falsafiy, tasavvufiy 
asarlarini qoralab, ularni tadqiq etishga yo‘l qo‘ymadi. Bugungi kunda 
mamlakatimizda ma’naviy merosiga qaratilayotgan alohida e’tibor, tasavvuf va 
tariqatlarning insonparvarlik g‘oyalarini o‘rganish, ularni hayotga tadbiq etish, 
buyuk allomalar, pirlar qadamjolarini yanada obodonlashtirib ziyorat turizmi 
turkumidagi yangi joylarni topish tarixini ilmiy o‘rganish mas’uliyatini yuklaydi. 

4. Xoja Muhammad Porsoning ilmiy merosi uning tasavvuf nazariyasini 
ishlab chiqishdagi xizmatlari, uning naqshbandiya tariqati g‘oyalarini 
takomillashatirishdagi o‘rni o‘rta asr temuriylar davrining o‘ziga xos namunasi 
bo‘lib, tasavvuf nazariyasi taraqqiyotida burilish nuqtasini belgilab bergan. Bu esa, 
XIV-XV asrlarda Movarounnahrda tasavvufning insonparvarlik tamoyillarini va u 

 
23Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. / Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақул қизи. -Тошкент: 

Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашр., 2002. –Б. 48. 
24 Абу БакрКалободий. Ат-таъарруф. / Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақул қизи.– Тошкент: 

Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашр., 2002. –Б. 48. 
25Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. Тафсири Ҳилол.5 жуз. – Тошкент: Hilol-Nashr, 2017. – Б.20 
26Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф.Тафсири Ҳилол. 3 жуз. – Тошкент: Hilol-Nashr, 2017. – Б.67. 

https://buxdu.uz



20 

bilan bog‘liq ma’naviy-axloqiy g‘oyalar davrning bahs munozaralarga asos 
bo‘lgan nazariy asoslari va rivojini, tariqatlar mazmunini hamda jamiyat ma’naviy 
hayotidagi o‘rnini aniqlashda, ajdodlar tafakkuri durdonalarini baholashda muhim 
ahamiyat kasb etadi.  

5. Abu Bakr Kalobodiy merosi, uning “At-ta’arruf”, “Bahr al-favoid” 
asarlarini o‘rta asr Movarounnahr tasavvufining nazariy, axloqiy poydevori sifatida 
baholash mumkin. O’z o‘rnida bu ulkan meros Sharqiy Turkistonda, Kavkaz, 
Afg‘oniston, Pokiston, Hindiston, Janubi-Sharqiy Osiyo mamlakatlari ijtimoiy-
falsafiy, diniy-axloqiy tafakkuriga sezilarli ta’sir ko‘rsatgan. 

6. Tasavvufning axloqiy tarbiyaviy jihatlari va uning tariqatlarning amaliy 
qismi ayniqsa, naqshbandiyona axloq-odob va inson kamolotiga oid fikr va 
g‘oyalar “Dil ba yoru dast ba kor” tamoyiliga mos ekanligi, kasb-hunar egallash, 
halol mehnat qilish orqali hayot kechirish, turli rasm-rusumlardan voz kechish, 
insonni ulug‘lash, mehr-shafqatli bo‘lish kabi g‘oyalarining bugungi kun yosh 
avlod ongiga singdirish ularda hayotni sevish, vaqtning qadrini bilishni o‘rgatadi 
hamda har qanday ma’naviy tahdilarga qarshi tura oladigan mustahkam 
immunitetni shakllantirishga xizmat qiladi. 

7. Abu Bakr Kalobodiy tasavvufiy ta’limotiga ko‘ra oliy maqsadga erishish – 
Haq vasliga yetishish. Bu maqsadga o‘zini-o‘zi takomillashtirish va o‘zini-o‘zi 
bilish yo‘li bilan erishiladi. Allohni bilishning birdan-bir to‘g‘ri usuli o‘zini-o‘zi 
bilish, ya’ni o‘zlikni anglash ekanini tushuna boshlaydi.O‘zini anglagan insonni 
ham o‘zini bilgan xalqni ham turli g‘oyalar, tahdilar bilan yengib bo‘lmaydi. 
Tasavvuf insonning shu kemtikliklarini bartaraf qilib uni nazarati insonlik maqomi 
sari yo‘naltirgan ta’limot sifatida yashab keldi. 

8. Tasavvuf “komil inson” konsepsiyasi zamonaviy axloqiy-falsafiy 
yaratuvchanlik va gumanistik mohiyatidagi mezoniy qadriyatlar tizimi hamda o‘z-
o‘zini taftish qilish, nafs ofatlaridan saqlanish, sabrli, qanoatli bo‘lish kabi fazilat 
va xislatlarni shakllantirishda ustoz-shogird tizimining tarixiy tajribalari bugungi 
tarbiyaviy ishlarni takomillashtirishda muhim ahamiyat kasb etadi. 

9. Insonsevarlik, haqparvarlik, botiniy poklik va botiniy ibodat xulq-atvor  
go‘zalligiga bog‘liqligining axloqiy-kreativ xarakteri yoshlarning me’yoriy hissiy 
holatlarini barqarorlashtirish hamda turli tahdidlarga qarshi tura oladigan 
mafkuraviy immunitetni mustahkamlashdagi motivatsion samaradorligiga xizmat 
qiladi.  

Yuqorida keltirilgan xulosalarga asoslanib, quyidagi tavsiyalarni berish 
maqsadga muvofiq deb hisoblangan: 

1. Virtual olamda keng kitobxonlar uchun Abu Bakr Kalobodiy va 
Muhammad Porsoning asarlari katalogini ishlab chiqish; 

3. Tasavvuf ilmi maktabi talabalari va mudarrislari uchun tasavvuf 
istelohlarini o‘rganish bo‘yicha elektron izohli lug‘at yaratish; 

4. O‘zbekistondagi Islom sivilizatsiyasi markazi bilan hamkorlikda Abu Bakr 
Kalobodiy va Muhammad Porso asarlarining nusxalarini jahon kutubxona 
fondlaridan olib to‘liq tarjimasini amalga oshirish va nashr ettirish; 

5. Tasavvuf va insonparvarlik mavzusida risola tayyorlash va nashr ettirish. 

  

https://buxdu.uz



УЧЕНЫЙ СОВЕТ PhD.03/27.02.2020.F.72.08 

ПО ПРИСУЖДЕНИЮ УЧЕНЫХ СТЕПЕНЕЙ ПРИ 

БУХАРСКОМ ГОСУДАРСТВЕННОМ УНИВЕРСИТЕТЕ 

БУХАРСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

МУХСИМОВ ДАВРОН ТУЛКУНОВИЧ 

ГУМАНИСТИЧЕСКАЯ СУЩНОСТЬ УЧЕНИЯ ТАСАВВУФ И ЕГО 

РОЛЬ В ВОСПИТАНИИ МОЛОДЁЖИ 

09.00.03 – История философии 

 

 

 

 

 

 

АВТОРЕФЕРАТ 

ДИССЕРТАЦИИ НА СОИСКАНИЕ УЧЕНОЙ СТЕПЕНИ ДОКТОРА 

ФИЛОСОФИИ (PhD) ПО ФИЛОСОФСКИМ НАУКАМ 

Бухара – 2022 

 

https://buxdu.uz



https://buxdu.uz



23 

ВВЕДЕНИЕ (аннотация диссертации доктора философии (PhD)) 

Актуальность и востребованность темы диссертации. В настоящее 

время возникновение напряженности во взаимных социально-политических 

отношениях в процессах глобализации стран мира делает необходимость 

сохранения человека и его жизни как никогда актуальной. Со времен 

Средневековья учение суфизма в исламе, проведший человечество от 

невежества к просветительству и совершенствованию, является фактором 

обеспечения культуры религиозной терпимости, межнационального согласия 

и компромисса в мире. Поэтому остается востребованным изучение наследия 

тасаввуф на основе историзма и преемственности, воспитывать чувства 

взаимной солидарности и братства у народов мира, развивать у молодежи 

самосознание, развивать качества сострадания, заботы о людях, щедрость, 

гармонизировать гуманитарные представления о духовном наследии предков 

с новшествами современности. 

В центрах мировой науки и исследований проводятся фундаментальные 

исследования в рамках научних, философско-нравственных учений 

мистических аллом, в частности, их взглядов на мир и человеческие 

отношения, природу и общество, социальную сущность человека. В 

частности, необходимость вникнуть в учение мутасавифов, которые имеют 

свое положение в мировой цивилизации, раскрыть причины склонности 

человека к добру и злу, обосновать тот факт, что мистицизм - это учение, 

пропагандирующее гуманистические идеи ислама, сегодня приобрела 

научное и теоретическое значение. В этом смысле возрастает потребность в 

исследовании научно-философских взглядов на трансформацию таких 

качеств, как чувство духовного единства в доктрине мистицизма, внутреннее 

(батини) самореформирование, внешнее (кажущееся) Превращает поведение, 

невежливость, человеколюбивую мораль, «угнетение»  и «гнев»  в человеке 

во все (хваленые качества). 

В период обновлений, перемен, кардинальных духовных 

преобразований в нашей стране особое внимание уделяется исследованию 

учений о мире и человеке, природе и обществе, человеке, духовности 

личности, гуманизма, образования и нравственного воспитания в тасаввуф 

наследии, используя эти идеи в русле духа сегодняшнего времени в деле 

воспитания молодежи как достойных наследников. «В этой связи особое 

внимание следует уделить глубокому изучению, пониманию и широкой 

популяризации трудов мыслителей исламского мира, наших великих 

предков, их неоценимого вклада в развитие мировой цивилизации. Этот 

вопрос чрезвычайно важен для укрепления у молодежи стремления к науке и 

образованию, правильного понимания и принятия исламских ценностей и 

культуры во всех обществах, а также для донесения гуманитарной природы 

ислама до всех народов мира». 1 В этом смысле важно всесторонне 

исследовать научно-теоретические взгляды гуманистического значения на 

 
1Мирзиёев Ш.М. Янги Ўзбекистон стратегияси. -Тошкент: “O‘zbekiston”, 2020. -Б.358. 

https://buxdu.uz



24 

гуманитарные принципы Абу Бакра Калабади, суфийское наследие Ходжи 

Мухаммада Порсо, влияние его философско-религиозных взглядов на 

воспитание современной молодежи в духе гуманизма, достижение счастья 

всего человечества. два мира, воспитание в духе общечеловеческих 

ценностей. 

Данное диссертационное исследование в определенной степени служит 

реализации задач, указанных в Указе Президента Республики Узбекистан 

№УП-60 «О стратегии развития Нового Узбекистана на 2022-2026 годы» от 

28 января 2022 года, Постановлениях Президента Республики Узбекистан 

№ПП-2995 от 24 мая 2017 года «О мерах по дальнейшему 

совершенствованию системы сохранения, исследования и популяризации 

древних письменных источников», №ПП-3080 «О мерах организации центра 

исламской культуры в Узбекистане при Кабинете Министров Республики 

Узбекистан» от 23 июня 2018 года, №ПП-4802 «О мерах по образованию 

международного научно-исследовательского центра Имама Матуриди» от 11 

января 2020 года, Указе Президента Республики Узбекистан №УП-6108 «О 

мерах по развитию сфер образования и воспитания, и науки в новый период 

развития Узбекистана» от 6 ноября 2020 года, а также Постановлении 

Кабинета Министров Республики Узбекистан «О мерах по организации 

деятельности и поддержке международной Исламской Академии 

Узбекистана», а также других нормативно-правовых актов, относящихся к 

данной сфере. 

Соответствие исследования приоритетным направлениям развития 

науки и технологий республики. Данное исследование выполнено в 

соответствии с приоритетным направлением развития науки и технологий 

Республики I. «Формирование системы социальных, правовых, 

экономических инновационных идей информированного общества и 

демократического государства и пути их реализации». 

Степень изученности проблемы. Становление тасаввуф, этапы его 

развития как учения исследованы многими специалистами и учеными в данной 

области, в том числе следующие фундаментальные исследования о сущности 

учения суфизма, философия суфизма, история суфизма, литературы суфизма, 

природа человека в тасаввуф, влияние тасаввуф на общественную и духовную 

жизнь рассмотрены востоковедами такими как Э.Э. Бертельс, М.Т. Степанянц, 

А.Д. Кныш, А. А. Хисматулин2. 

Опубликован ряд исследований зарубежных ученых по учению 

тасаввуф, истории тарикатов географии их развития, их универсальной 

сущности. В частности, монографические исследования, проведенные такими 

учеными как Маджид Фахри, Фритц Майер, Юрген Пауль, Девин ДиУис, 

посвящены эволюции учения тасаввуф Центрально-Азиатского региона, а 

 
2 Бертельс Е. Суфизм и суфийская литература. Т, 3 -Москва, Наука, 1965;— 527 с. Степанянц М.Т. 

Философские аспекты суфизма. Главная редакция восточной литературы.М: Наука, 1987. -С.5.Книш А. 

Мусулмон тасаввуфи / таржимон Қодирқул Рўзиматзода. -Тошкент: Фан зиёси нашриёти. 2022.-448.б. 

Хисматулин А.А.Суфизм.-СПБ: Издательский дом Азбука–классика. Петербургское Востоковедение.20089.-

С.192. 

https://buxdu.uz



25 

также работы теологического, философско-научного характера, посвященные 

этапам исторического развития, процесса формирования учения и  

вопросовтарикатов, крупных школ и их практики, важны для раскрытия 

гуманистической сущности учения тасаввуф в рамках исследуемой 

проблемы3. 

В исследованиях, осуществленных рядом ученых стран Содружества 

Независимых Государств, такие как О.М.Ястребов, Ю.А.Ионнесян, 

Б.М.Бабаджанов, А.А.Мухамедходжаев, М.С.Шамсов по изучению наследия 

многих мыслителей учения тасаввуф, научное наследие Абу Бакра Калабоди 

и Ходжа Мухаммада Порсо приобретает историческое значение в раскрытии 

того места, которое оно занимало в разработке теоретических вопросов 

тасаввуфа4. 

Следует особо выделить исследования ученых нашей страны как И. 

Муминов, М. Болтаев, Н. Комилов, И. Хаккулов, Г. Наврузова, Х. Саломова, 

С. Каримов, Дж. Холмуминов, Б. Намозов по вопросам учения тасаввуф. В 

специальных диссертационных исследованиях по тасаввуф в области 

истории философии особого внимания достойны изыскания: Г.Наврузовой 

по тарикату Накшбандия, его учения и концепции воспитания молодого 

поколения и «совершенного человека»; исследование А. Хусейновой 

посвященные научно-суфийским воззрениям А. Джами, Н. Сафаровой по 

альтруистическим представлениям первых тасаввуф учений  Ходжагон в 

Центральной Азии, исследование Дж. Холмуминова о философии ваҳдатул-

вужуд и ее влиянии на учение Накшбандия, Б. Намозова по исследованию 

философских основ учения тасаввуф Абу Бакра Калабоди, Ходжа 

Мухаммада Порсо, имеют определенное научно-теоретическое значение в 

исследовании проблемы учения тасаввуф5. 

Целесообразно выделить исследования ученых нашей страны такие как 

И.Mуминов, Н.Комилов, И.Хаккулов, Г.Наврузова, Х.Саломова, Н.Хидирова, 

 
3Fakhry M. A history of islamic philosophy. N.Y. – L. Columbia univ press, 1970. XV. – 427. Meier F. Zwei 

Abhandlungen iiber die Naqsbandiya. Stuttgart-Beirut 1994; ;  Jiirgen Paul. Doctrine and Organization the 

Klfajagan-Naqshbandiya in the First Generation AfterBaha'uddin. Berlin: Das ArabischeBuch, 1998; ;Jiirgen Paul. 

Doctrine and Organization the Klfajagan-Naqshbandiya in the First Generation AfterBaha'uddin. Berlin: Das 

ArabischeBuch, 1998; Devin DeWeese. The Masha'ikh-i Turk and the Khojagan: Rethinking the Links Between the 

Yasavi and Naqshbandi Sufi Traditions // Journal of Islamic Studies, 7:2 (1996);  
4Ястребов О.М. Иоаннасенян, Б.М. Бабаджанов. Мудростьсуфиев. Санкт-Петербург: Санкт-Петербургское 

Востоковедение, 2001. 290.с. А.Муҳаммедхожаев. Идеология Накшбандизма. -Душанбе. Дониш, 1991.-

Б.230. Научные работы других авторов приведены в списке литературы диссертации.. 
5Мўминов И. Амир Темурнинг Ўрта Осиё тарихида тутган ўрни ва роли. Т:. 1968.й. Нажмиддин Комилов. 

Тасаввуф. Тошкент: Мовароуннаҳр – Ўзбекистон, 2009. – 445 б. Иброҳим Ҳаққул. Тасаввуф сабоқлари. 

Бухоро: Бухоро Давлат Университети, 2000.- 142 б. Г.Н. Наврўзова. Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва 

баркамол инсон тарбияси. -Тошкент: Фан, 2005.-Б. 233; Хожа Муҳаммад Порсо.Фалсафа қомусий 

луғат.(тузувчи ва масъул муҳаррир Қ.Назаров). Тошкент: Шарқ, 2004.-Б 441-442; “Рисолаи қудсия”-

Баҳоуддин Нақшбанд таълимотига оид манба// Шарқшунослик. ЎзР.ФА.ШИ тўплами.-Тошкент: 

Минҳожсаҳоватнашриёти, 1996 №.7. –Б.115-123; Хидирова Н. Хожа Муҳаммад Порсонинг Хожагон-

Нақшбандия тариқатининг ривожланишида тутган ўрни ва роли. Тарих фанлари номзоди илмий даражасини 

олиш учун тайёрланган дисс., 2006. –Б. 150. Ш. Зиёдов. Абу Мансур ал-Мотуридий ва унинг “Китобат-

таъвилот” асари.-Тошкент: фан, 2009.-Б.114. Каримов С.К. У фоний бўлмаган. (Амир Темур ва тасаввуф). 

Гулистон, 1996, №5, – Б. 9. Холмўъминов Ж. Жомий ва ваҳдату-л-вужуд таълимоти. –Тошкент: Ўзбекистон 

миллий энциклопедия, 2008. 232.б.B.Namozov. Abu Bakr Kalobodiy tasavvufiy qarashlarining falsafiy 

asoslari.Toshkent: Fan, 2009 .100 .b.  

https://buxdu.uz



26 

Ш.Зиядов, С.Каримов, Дж.Халмуминов, Б.Намозова. В области истории 

философии в рамках исследования специальной диссертации о суфизме: 

тарикат Накшбанди, доктрина и ее концепция воспитания подрастающего 

поколения и «совершенного человека» Г.Наврузовой, исследование 

А.Хусейновой по А.Джами по изучению научных суфийских взглядов. 

Альтруистические идеи первого тариката суфизм ходжагон Центральной 

Азии Н.Сафаровой, исследование Дж.Холмуминова о философии вахдатул-

вуджуда и ее влиянии на учение Накшбанди, исследование Б.Намозова о 

философских основах учения Абу Бакра Калабади, суфизме Ходжи 

Мухаммада Порсо приобрели определенную степень научно-теоретической 

значимости в изучении проблемы 

Также, в исследовании наследия тасаввуф Центрально-Азиатских 

мыслителей имеют важное значение с научно-теоретической точки зрения 

специальные диссертационные исследования К.Рахимова по работе 

Мустамли Бухари «Шархи ат-Таарруф» является источником изучения 

теории тасаввуф, философский анализ наследия Абдулхалика Гиждувани О. 

Шариповой, значения тариката Накшбандия в суфизма С.Т. Исмаиловым.; по 

социально-философским идеям учения Ходжа Ахрора Вали Х. Р. 

Рахматовой, исследование Э. Х. Зоирова о суфийских взглядах Махдуми 

Азама и Якуба Чархи; Х.О.Саматова по духовному наследию Махдуми Азам 

Косони и его места в воспитании молодежи; С. Рахманова по роли суфизма в 

общественно-духовной жизни периода Тимуридов. Приведенная выше 

классификация исследований показывает, что: 

Во-первых, в исследованиях не изучался тасаввуф, его становление, 

история, религиозно-исторические и аксиологические аспекты отдельных 

тарикатов; 

Во-вторых, комплексного научного исследования учениятасаввуф, 

особенно его гуманитарного характера, не проводилось. 

Следовательно, данная проблема в рамках темы диссертации является 

востребованной, так как исследуется впервые. 

Связь диссертационного исследования с планами научно-

исследовательских работ высшего образовательного учреждения, где 

выполнена диссертация. Диссертационное исследование выполнено в 

рамках фундаментального научно-исследовательского проекта «Проблемы 

совершенствования социально-философских и духовно-нравственных основ 

построения просвещенного государства в Новом Узбекистане» (2022-2026 

гг.) в соответствии с планом научно-исследовательских работ Бухарского 

государственного университета. 

Цель исследования - раскрыть гуманитарную сущность тасаввуф на 

основе работ «Ат-тааруф», «Бахрул-фаваид» Абу Бакра Калабади, «Фаслул-

хитаб» и «Рисолаи Кудсия» Ходжа Мухаммада Порсо и определить его 

значимость в нравственном воспитании молодежи. 

Задачи исследования: 

Выявить взаимосвязь и факторы совершенствования суфийских  

взглядов в Мавераннахре в IX-XIV вв.; 

https://buxdu.uz



27 

анализ идейных источников и теоретико-методологических вопросов 

учения тасаввуф; 

изучение роли Абу Бакра Калабади в систематизации теории тасаввуф и 

идей гуманизма в труде «ат-Таарруф»; 

сравнительный анализ взглядов Ходжа Мухаммада Порсо на «футувват» 

в «Фасл-аль-Хитаб»; 

раскрыть гуманитарный характер религиозно-философских воззрений 

Абу Бакра Калабади в произведении «Бахр аль-фаваид»; 

обоснование через первоисточники того, что тасаввуф является учением, 

пропагандирующим гуманистические принципы исламской философии; 

заключается в разработке теоретических выводов и предложений по 

использованию суфийского наследия в продвижении культуры гуманизма, 

терпимости и компромисса в социальной жизни молодежи. 

В качестве объекта исследования были выбраны духовное наследие 

Абу Бакра Калабади и Ходжа Мухаммада Порсо и теоретические источники, 

связанные с гуманитарной сущностью тасаввуф. 

Предметом исследования является научно-философское обоснование 

гуманитарного характера суфийских взглядов в работах «Ат-Таъарруф», 

«Бахр аль-фаваид» Абу Бакра Калабади, «Фасл аль-Хитаб» Ходжа 

Мухаммада Порсо, и значения место в воспитании молодежи. 

Методы исследования. В исследовании использовались методы работа 

с историческими источниками, использование методов историзма и логики, 

научной объективности, сравнительного анализа, обобщения, анализа и 

синтеза. 

Научная новизна исследования заключается в следующем: 

Обогащение гуманитарных начал в учении тасаввуф раскрывается через 

понятия «ийсар», «фирасат», «факр» и «басар» в работе «Ат-Таарруф» Абу 

Бакра Калабади; 

идеи гуманизма в произведении Ходжа Мухаммада Порсо «Фасл аль-

Хитаб» обоснованы философско-религиознымы взглядами на «футувват» 

(«состояние души, свободной от зол нафса», «прощение», «мир», 

«милосердие»); 

Раскрыто влияние концепции «божественной любви» в работе «Бахр 

аль-фаваид» Абу Бакра Калабади на воспитание современной молодежи в 

духе человеколюбия на основе принципов «творец и человек», «человек и 

вселенная», «человек и общество»; 

Доказана концепция «совершенного человека», выдвинутая в «Фаслул-

хитаб» Ходжи Мухаммада Порсо, находится в гармонии с идеей «Истины 

Мухаммадия» исламской философии, что она имеет субстанциональную 

основу для достижения счастья двух миров и воспитания молодежи в духе 

общечеловеческих ценностей. 

Практические результаты исследования заключаются в следующием: 

раскрыто практическое значение cуфийских произведений Абу Бакра 

Калабади и Ходжа Мухаммада Порсо по отражения восточной философии о 

мире и человеческих отношениях, природы человека, общечеловеческих 

https://buxdu.uz



28 

ценностей, принципов гуманизма в тасаввуф источниках, в обеспечении 

доброты, сострадания, заботы о людях в современном обществе, 

добросовестность, уважение к людям, ненасилие, сила веры людей в 

современном обществе; 

разработаны предложения по прославлению человеческого достоинства, 

укреплению гуманизма, толерантности, повышению гармонии между 

разными слоями общества, созданию культуры компромисса и взаимного 

единства в межличностных отношениях, использованию тасаввуф ценностей 

в общественной жизни в гуманитарных целях; 

разработаны рекомендации для молодого поколения по пониманию 

гуманитарной сущности ислама и тасаввуф, укреплению боевого духа против 

деструктивных религиозно-экстремистских течений, действующих под 

прикрытием ислама, расширению возможностей формирования тасаввуф 

знаний и навыков. 

Достоверность результатов исследования теоретические взгляды, 

методы исследования и подходы, используемые в исследовательском 

процессе, объясняются тем, что они взяты из официальных источников, 

опубликованных научных статей, апробированы на республиканских и 

международных конференциях, получены выводы по результатам 

исследовательской работы, разработаны предложения и рекомендации 

внедренные на практике, полученные результаты подтверждаются 

компетентными организациями. 

Научная и практическая значимость результатов исследования. 

Научная значимость результатов исследования определяется тем, что анализ 

истории философии разработанных теоретико-методологических выводов, в 

том числе в научно-исследовательских работах по изучению теоретических 

вопросов восточных мыслителей и учения о cуфизме, также может 

послужить совершенствованию теоретико-методологических основ 

философии содержание дисциплин «История философии», «Философия 

суфизма» «Философия», «Герменевтика cуфизма», «Этика», «Философская 

антропология» 

Практическая значимость результатов исследования основывается на 

сделанных выводах. Гуманистические идеи в философско-тасаввуф 

воззрениях Абу Бакра Калабади и Ходжа Мухаммада Порсо сопоставляются 

с идеями философов и представителей тасаввуф в последующих научных 

работах, а  акже объясняется тем, что их можно использовать в лекциях по 

изложению духовного наследия восточных мыслителей учения тасаввуф, в 

Международном исследовательскоим центре Имама Бухари, в центре 

исламской цивилизации в Узбекистане объясняется тем, что его можно 

использовать для широкого информирования научного и культурного 

сообщества, а также в презентациях по духовному наследию восточных 

мыслителей, а также при подготовке учебно-методических пособий по теме. 

Внедрение результатов исследования. По результатам исследования 

гуманитарной природы учения тасаввуф и его места в воспитании молодежи: 

https://buxdu.uz



29 

Научно-теоретические выводы о генезисе учения тасаввуф, ирфон-

философское обогащение его идей, направленных на гуманные цели, о 

сущности понятий человека, понятий «ийсар», «фиросат», «факр» и «басар» 

в труде «Ат-таарруф» Абу Бакра Калабади, сведения о рукописных 

источниках, использованных в работе, были использованы для 

информирования служащих центра исламской цивилизации Узбекистана и 

пополнения библиотечно-архивного, рукописного фонда центра (Справка № 

794 Центра исламской цивилизации в Узбекистане при Кабинете Министров 

Республики Узбекистан от 25 октября 2022 года). В результате она 

послужила формированию в сознании граждан представлений о влиянии 

характерных для нашего региона суфийских учений на духовную жизнь 

общества и его гуманистических представлений; 

Научно-теоретические предложения и рекомендации по диалектической 

взаимосвязи гуманистической сущности тасаввуф Ходжа Мухаммада Порсо 

в его труде «Фаслул-хитаб» о «футувват» («состоянии души, свободной от 

зол души», «прощение», «мир», «милосердие») с другими философско-

антропологическими учениями были использованы в подготовке учебного 

пособия «Уроки тасаввуф» для старшекурсников Высшей школы «Мир 

Араб» Бухары, а также экспонатов и стендов, связанных с историей Семи 

Пиров в Бухаре (Справка № 02-03/8277 Комитета по делам религии при 

Кабинете Министров Республики Узбекистан от 26 октября 2022 года). В 

результате, теория тасаввуф, ее гуманитарные идеи, основанные на знании, 

мудрости и просвещении, послужили формированию у молодежи 

просвещенного мировоззрения и расширению философского мышления; 

научно-теоретические выводы, предложения и рекомендации о том, что 

природа (материя), духовность (душа, нафс, благое поведение) у Ходжа 

Мухаммада Порсо являются основой сущности человека, их взаимное 

детерминистическое влияние использовались при создании  каталога  

рукописей библиотеки Ходжа Мухаммада Порсо, относящихся к библиотеке 

Международного исследовательского центра имама Бухари (Справка 02/569 

Международного исследовательского центра имама Бухари при Кабинете 

Министров Республики Узбекистан от 25 октября  2022 г.). В результате, это 

послужило формированию у молодого поколения знаний об исламе и 

тасаввуф, о гуманитарном характере тасаввуф, о том, что деструктивные 

религиозно-экстремистские течения, прикрывающиеся религией, далеки от 

чистого ислама; 

научно-теоретические предложения и рекомендации по книге 

Мухаммада Порсо «Фаслул-Хитаб» о знании, просвещенности, признакам 

счастья, достижения счастья двух миров, концепции «совершенного 

человека», находящиеся в гармонии с идеей «Ҳақиқати Муҳаммадия» 

(«Истины Мухаммадия») исламской философии, и идеи совершенства, 

превозносящие человеческое достоинство и воспитывающие молодежь в 

духе общечеловеческих ценностей были использованы для пополнения 

фонда Международного научно-исследовательского центра имама Мотуриди, 

для создания учебного пособия под названием «Десять просветителей 

https://buxdu.uz



30 

Мавераннахра» (Справка №01/184 Международного научно-

исследовательского центра имама Мотуриди при Международной исламской 

академии Узбекистана от 2 ноября 2022 года). В результате, в широкой 

общественности сформировалась представление об истории тасаввуф в 

нашей стране, тарикатов и суфийско-этических воззрений их представителей, 

практическое значение учения тасаввуф в воспитании современного 

молодого поколения. 

Апробация результатов исследования. Результаты данного 

исследования обсуждались на 10-ти, в том числе 5 республиканских и 

международных и 5 научно-практических конференциях. 

Опубликованность результатов исследования. Всего по теме 

диссертации опубликовано 16  научных работ, в том числе 6 научных статей 

(в том числе 4 – в республиканских и 2 – в зарубежных журналах) 

опубликовано в перечне научных изданий, рекомендуемых для публикации 

основных научных результатов докторских диссертаций ВАК Республики 

Узбекистан. 

Структура и объем диссертации. Диссертация состоит из введения, 

трех глав, заключения и списка использованной литературы. Общий объем 

диссертации составляет 136 страниц. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ 

Во «Введении» диссертации указывается актуальность и 

востребованность темы, ее соответствие основным приоритетным 

направлениям развития науки и технологий республики, степень изученности 

проблемы, ее связь с планами научно-исследовательских работ высшего 

учебного заведения, в котором выполнена диссертация, а также цели и 

задачи исследования, объект, предмет, методы исследования, научная 

новизна исследования, практические результаты, достоверность результатов 

исследования, научная и практическая значимость. 

Первая глава диссертации озаглавлена «Становление и теоретико-

методологические вопросы учения тасаввуф». В данной главе диссертант 

раскрывает генезис тасаввуф и этапы его развития, взгляды на формирование 

теоретической системы, о том, что многообразие исследований представляет 

собой уникальный комплексный объект исследования тасаввуф, изменения 

при изучение тасаввуф изнутри и снаружи, социальные и культурные 

влияния в условиях средних веков, а также расширение интеллектуальных 

дебатов на основе источников.  

В то же время исследователь попытался описать возникновение учения 

тасаввуф, его формы и содержание, используя оригинальную персидскую 

версию произведения «Баян ат-танзиль» Азизиддина Насафи 6 . При этом, 

диссертант комментирует, что тасаввуф впервые появился в форме «зухд» и 

«диеты», что Хасан Басри и Фузайл Ияз добавили к зухду идеи «хузн» и 

«меланхолия», что Робия Адавия и Зуннун Мисри ввели понятие 

 
6Насафий А. Баён ал-танзил. –Теҳрон, 1391.ҳ. –Б.20. 

https://buxdu.uz



31 

«любовь»,что Шакики Балхи и его ученики ввели понятие «таваккуль» ранее, 

пояснив, что каждое из этих воззрений и идей по-своему открывало путь к 

расширению сущности тасаввуф и зарождению различных течений и 

тенденций в его формировании и пропаганде оригинальных гуманитарных 

идей. При этом он подчеркивает, что была создана прочная основа для 

образования различных родословных, тарикатов и школ ирфана. Эволюция 

учения тасаввуф полностью адаптирована к гуманитарным принципам 

ислама, и с его социальными, духовными и нравственными идеями народы, 

нации, тарикаты и школы объединяются, благожелательны, сострадательны, 

великодушны, правдивы, просвещены, чисты, честны, щедрый – к такому 

выводу приходит исследователь. В суфизме идея «божественной любви» 

раскрывала свое отношение ко всему миру и к человеку. Он побуждал 

человека к духовному и духовному совершенствованию. Он указывает, что 

показал самые правильные пути познания своего Творца через уважение к 

своему виду, оценку человеческих качеств, самосовершенствование и 

понимание. 

 Диссертант «божественную любовь» в учении тасаввуф 

рассматривает как любовь человека к Богу и любовь к служителю Истины. 

Пребывание человека в глазах Истины есть дар, данный ему за добрые дела 

при жизни, или данное ему испытание проявляется в чистоте и силе веры 

человека. Наряду с возникновением в нем любви к творениям истины, ко 

всему бытию, это ведет и к возрастанию уважения, почтения и любви к 

человеку и своему роду. Поэтому он приходит к выводу, что человек 

стремится изменить окружающую среду и самого себя, проявляя сущность 

человечества, украшая свои нравы. 

 В исследовании основе источников анализируется что суфизму, как и 

другим учениям, отводится особое место в пропаганде гуманистических идей 

ислама, его распространении, проникновении во многие страны, впитывании 

в традиции и ценности народов, становлении образом мышления и жизни на 

что начиная со средних веков движение суфиев нашей страны к изучению 

теоретических вопросов создало основу для дальнейшего совершенствования 

суфизма на уровне учения. Хаким ат-Тирмизи, Абу Бакр Калабади, 

Мустамли Бухари сыграли особую роль в формировании школ тасаввуф и ее 

систематизации в раннем средневековье. Систематизация суфизма, начатая 

Хакимом Термизи, подошла к концу. Работы «Ат-Таарруф ли мазхаб ахль ат-

тасавуф», «Бахрул-фавайд» Абу Бакра Калабади, «Шарх ат-Таарруф ли 

мазхаб ахль ат-тасавуф» Мустамли Бухари, «Кашф уль-махджуб» Худжвири, 

«Рисалаи Кудсия» Ходжа Мухаммада Порсо», «Фасл-аль-Хитаб» могут быть 

тому подтверждением. 
         В VII-VIII веках аскетическая жизнь, основанная на страхе перед 

адом, надежде на рай и обретении одобрения Аллаха, т.е. суфийская жизнь в 

форме внешнего поклонения, риязата и муджахада, сделала его идею главной 

идеей. В отличие от других учений тасаввуф, исламский тасаввуф на основе 

ахль сунна валь джамаа стал учением, основанным на гуманистических 

https://buxdu.uz



32 

принципах выхода из фанатизма, утопления в себе, поддающегося 

уединению, свободного от отвлекающих факторов. 

Во введении исследователь обращает внимание на методологические 

аспекты  к труду «Ат-таарруф» Абу Бакра Калабади, который писал, что 

«...тот, кто может видеть невидимое, ходит к шахам в дервишских одеждах, 

подавляет конфликты племен, имеет все человеческие качеств, является 

источником документов и свидетельств, имеет слушающие уши и имеет 

чистое сердце 7 . Когда он говорит «чистый свет, который не 

распространялся», раскрывая суть пути людей тариката от человечества к 

теологии, он подчеркивает, что тасаввуф защищает исконные человеческие 

ценности и обращает внимание на методологические вопросы. Также 

исследователь подчеркивает, что тасаввуф представляет собой 

многообразное и сложное учение, отказавшись от односторонности в его 

изучении, и выдвигает следующее методологическое предложение:  

1. Понимание учения тасаввуф путем изучения его истории. 

2. Изучить его практические аспекты на примере суфиев, их жизни и 

деятельности.  

3. Научное исследование наследия тех, кто писал о суфиях и тех, кто 

говорил с ними. 

4. Изучить литературу тасаввуф. 

5. Изучить философию тасаввуф.  

Исследователи учения тасаввуф различают тасаввуф народа, тасаввуф 

Ахл аль-Факих, тасаввуф Абида, тасаввуф мыслителя и дервиша. Тасаввуф, 

изученный из «Ихья-ул-улумидин» имама Газали, — это тасаввуф насиха. 

Чтение и изучение трудов шейха Акбара Мухиддина ибн Араби – это 

тасаввуф философа. Точно так же логики и методологи имели свой тасаввуф. 

Суфизм выражал духовно-нравственные потребности людей крайне разного 

уровня, мировоззрения и положения, от простых людей до интеллигенции, от 

мыслителей, творцов и ученых. Также подчеркивается, что Абу Бакр 

сущность путей «сахв» и «сакр» в тасаввуф проанализирал через идеи Абу 

Бакра Калабади и диссертант подчеркнул, что путь «сахв» служит 

совершенствованию человека в исламском тасаввуфе.   

Вторая глава диссертации называется «Научно-философские идеи 

тасаввуф и его гуманитарная сущность». Здесь диссертант проводит 

комплексный философский анализ научно-философских идей представителя 

тариката Накшбандия - мыслителя-теоретика Ходжа Мухаммада Порсо в 

труде «Фасл ал-Хитаб» и его взглядов на футуват, с целью выявления опоры 

тасаввуф на гуманитарные принципы ислама. 

Исследователь говорит, что в средние века «футувват» возник 

своеобразным образом как учение, пропагандирующее устойчивые 

гуманитарные идеи в обществе. Относительно сущности и содержания 

«Футувват» можно отметить, что с IX века в районах Мавераннахр и Хорасан 

 
7Abu Bakr Kalobodiy at-Taarrufl mazhabi ahli tasavvuf. V-5431. qo’lyozma. O”zFA Sharqshunoslik institute 

qo’lyozmalar fondi.Muqaddima.(tarjima B.N.) 

https://buxdu.uz



33 

сформировались разные взгляды на футувват или мужество молодежи. 

Хусейн Вайз Кошифи выразил свои мысли о футувате следующим образом. 

«... знайте, что словарное значение слова «футувват» - молодость, а юношу 

называют «фатий». Некоторые комментировали это слово и называли 

футувват джавонмардлик (щедрость). Утверждают, что Футувват как истилах 

(термин) известен среди публики своими хорошими качествами и образцовой 

моралью, поэтому такой человек всегда будет образцом среди своих коллег и 

классов своей моралью. По конкретному определению футуват состоит в 

проявлении света человеческой природы против тьмы чувственных 

характеров, прорывающейся сквозь (эту тьму)».8. 

Диссертант анализирует взгляды Ходжа Мухаммада Порсо на футувват 

и акцентирует внимание на его гуманитарном характере. По словам Ходжа 

Мухаммада Порсо, друзья Бога подвергаются испытаниям и лишениям из-за 

незнакомцев или знакомых. Те, кто не может создать «мир» для себя и 

бороться за других, считают футувват последней позицией на пути к Богу. В 

то же время понятие «футувват» - «состояние души, которая чиста от качеств 

души»: «Воистину, это молодые люди, верующие в своего Господа, и Мы 

усилили для них руководство»9, - таков 9-аят Корана с обоснованием сурой 

Кахф. Исследователь считает, что тело человека полностью очищено, 

внутренняя сила полна энтузиазма, можно сказать, что это статус тех, кто 

достиг уровня «совершенного человека». Изучая мысли мыслителя, он 

обосновал, что корень его взглядов на «футувват» связан с основным 

источником исламского учения. Он также проанализировал футувват как 

одну из концепций, которые показывают, что истинной природой ислама 

является гуманизм, и как фактор, формирующий качества взаимной доброты, 

великодушия, ответственности, человечности в обществе. 

Исследователь прежде всего, указывает, человек должен знать, что все 

блага мира, в котором он живет, созданы для него, он становится рабом 

своего эго и думает, что вещи, созданные в мире и открытые им, 

принадлежат ему, но иногда он не осознает, что эти вещи ему подвластны из-

за его эго.Человек с обиженный или с обидой на кого-либо не должен 

полагаться на извинения. Если он не в состоянии сделать это, он не смог 

правильно уважать и относиться к себе подобным, он не смог быть терпимым 

и сострадательным, и у него нет футуввата, и не будет работы. Если да, то он 

может жить в гармонии со своим врагом. Абу аль-Хасан Худжвири, объясняя 

гуманитарный характер представлений о футувате во взглядах исследователя 

Футувата и Ходжа Мухаммада Порсо, сказал: «...так, когда Бог прославляет 

раба, это прославление его, а тот факт, что он дал эти три качества, 

удерживал его рядом с собой и делал особенным. И пусть максимально 

имитирует свои отношения с людьми. В это время они называют его 

«джавонмард» и пишут среди них его имя. Эти три качества также 

 
8 Ҳусайн Воиз Кошифий. Футувватномаи султоний ёхуд жавонмардлик тариқати. Форс-тожик тилидан 

Н.Комилов таржимаси. –Тошкент: “Абдулла Қодирий номидаги халқ мероси” нашриёти, 1994.- Б. 7 
9 Хожа Муҳаммад Порсо “Фасл ал-хитоб” қўлёзма (Таржима Б.Б. Намозов). Инв. 42. 1441.-Б.63. 

https://buxdu.uz



34 

присутствовали в Аврааме” 10 , считает диссертант. Мухаммад Джуюши 

отмечает, что единственный экземпляр «ар-Рисала фи-л-футувва», 

принадлежащий Хакиму Термизи, сохранился в Ая Софии и что это 

произведение является одним из первых произведений по футувват 11 . 

Абулхасан Нури попытался раскрыть суть вопроса, сравнив взгляды что 

«тасаввуф - это отказаться от свободы, футуват и такаллуф и быть 

щедрым»12. 

Во работе исследователь проанализировал нравственные идеи в 

произведении Абу Бакра аль-Калабоди «Бахр аль-фаваид». Страсть Абу 

Бакра аль-Калабади к науке о хадисах и его суфийский подход к толкованию 

их внешнего и внутреннего значения является одним из его уникальных 

аспектов в области изучения хадисов. Мыслитель уделял больше внимания 

внешнему и внутреннему смыслу хадисов. Различие между внешним и 

внутренним знанием, т. е. тождеством, объясняется следующим образом: 

«Знание Захир не лишено сомнений из-за того, что оно передавалось от 

группы к группе до времен Посланника Аллаха (с.а.с.). А знание внутреннего 

мира свободно от сомнения, потому что оно получено непосредственно от 

Бога по божественному суду: «Мы дали ему особое (ладуное) знание с 

Нашей стороны» (Кахф, аят 65). Кроме того, все книги, посвященные 

внутренней науке, основаны на стихах и хадисах. Труд Абу Бакра аль-

Калабоди «Бахрул Фавайд» посвящен науке о хадисах и содержит 223 

хадиса. Абу Бакр Калабади собрал хадисы о характере Мухаммада (мир ему) 

на тему «Хороший характер». Его труды о мудрости и тонкостях хадисов 

объясняются стихами, хадисами и словами сподвижников, арабскими 

традициями, стихами и суфийскими словами.  

Похвально, что исследователь обратил внимание и на наследование в 

произведении наследия двух великих мистиков. Абу Бакр Калабади начинает 

свой труд «Бахр аль-Фавоид» с комментирования хадисов о любви13. 

رسول الله صلى الله عليه وسلم : »أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه ، وأحبوني لحب الله ، وأحبوا  ل قا
 أهل بيتي لحبي« 

Пророк, мир ему и благословение, говорит: «Любите Всевышнего 

Аллаха. Потому что вы наслаждаетесь Его благословениями. Люби меня, 

чтобы Бог мог любить тебя (потому что Бог любит тех, кто любит 

Мухаммеда). Любите членов моей семьи за мою любовь”14. В этом хадисе 

говорится о трех взаимосвязанных видах любви. То есть любить Аллаха, 

любить Его Пророка, чтобы обрести Его любовь, и любить членов своей 

семьи (Ахли Бейт), чтобы обрести любовь Пророка. Комментируя этот хадис, 

Абу Бакр Калабоди указывает, что слово «любовь» в этом месте следует 

 
10Али ибн Усман аль-Худжвири. «Раскрытие скрытого за завесы». Старейший трактат по суфизму. Перевод 

с английского А.Орлова. - Москва: «Единство», 2004. - С. 114. 
11 Усмонов И. Мовароуннаҳр уламолари асарларида футувват ғоялари // Ўзбекистон халқаро ислом 

академияси илмий-таҳлилий ахбороти. –Тошкент, 2019. -№1. -Б. 19. 
12 Али ибн Усман аль-Худжвири. “Раскрытие скрытого за завесы”. Старейший трактат по суфизму. Перевод 

с английского А.Орлова. - Москва: “Единство”, 2004. - С. 44. 
13 Арабском языке пишется в форме как “маҳаббат”. 
14Абу Бакр Калободий. Баҳр ал-Фавоид. Биринчи жилд. 2- саҳифа. 

https://buxdu.uz



35 

понимать не как повеление, а как сообщение о любви Бога. Вот почему 

гуманизм – это проявление доброты и заботы. 

خبرا من محبتهم إياه ، وإن كانلفظه لفظ الأمر ، وقد جاء مثله في كلام العرب مثل  الله « »أحبوا 
 قولهم : عش رحبا تر عجبا ، أي لأن العيش ليس إلى الإنسان ، فيؤمر بأن يعيش 

То есть это следует понимать как «Любите Всевышнего Аллаха за то, 

что Он любит вас, и за то, что Он любит меня, вы также любите меня, и за то, 

что я люблю свою семью, вы также любите их». Потому что любовь не 

заповедана. Как говорят арабы: живи под открытым небом, увидишь чудеса, 

жизнь не упорядочена, ее нельзя упорядочить. По словам Ходжи Мухаммада 

Порсо, значение «дружбы» состоит в том, чтобы быть склонным к чему-то 

хорошему и чему-то, что соответствует эмоциональному удовольствию. Он 

также присутствует у животных, но разница между людьми и животными 

заключается в «глазе сердца». Тот, кто более побеждает в интеллекте и 

сообразительности, далек от животных качеств. Ему откроются прекрасные и 

благородные качества богословия Его Святейшества. Все чувственные 

удовольствия кажутся ему низшими. Только Аллах имеет право на первую 

дружбу. Тот, кто считает другого другом, невежественен. Но есть один 

аспект, который хорошо виден с точки зрения его отношения к праведности. 

Ни один верующий не свободен от истинной любви. Но это различие по трем 

причинам: первая причина — это разнообразие любви и увлеченности 

миром, что делает все остальные дружеские отношения неполноценными. 

Произведение Абу Бакра Калабади «Бахр аль-фавайд» посвящено хадисам, и 

их суфийское и нравственное содержание является уникальной чертой. Абу 

Бакр Калабади подчеркивает, что понятие «любовь» лежит в основе как 

гуманизма, так и патриотизма. Он считает, что его любовь к истине и его 

Посланнику смешана с его любовью к Исламу и всему миру, к самой истине 

и ее благам. Любовь, считающаяся центральной категорией этики, является 

центральным понятием религиозно-нравственных учений, особенно 

тасаввуф, и началом всех устремлений. Об этом Абу Бакр Калабади сказал: 

«Любовь — это удовольствие, но на самом деле ею не наслаждаются, потому 

что истина — это предмет страха и восхищения. Любовь человека к Богу 

заключается в раскрытии тайн Истины и преклонении перед Ним. Человек в 

таком состоянии годен только для Истины. По словам Бога «Я создал тебя по 

подобию Себя».15  

В тасаввуфе наряду с любовью слуги к Богу рассматривается и любовь 

Бога к своим слугам. Абу Бакр Калабоди не пропустил эту ситуацию. 

Мыслитель говорит: «Кого любит Бог, у того есть жизнь, а кто любит Бога, у 

того нет жизни.Это означает, — говорит Абу Бакр Калабади, — что человек 

не получает удовольствия от жизни. Потому что любящий наслаждается всем 

хорошим и плохим, что исходит от возлюбленного, то есть у любящего нет 

жизни, потому что он хочет присутствия возлюбленного и боится разлуки с 

 
15 Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақулқизи. Т. Ғ.Ғулом 

номидаги Адабиёт ва санъат нашриёти. 2002. –Б.92. 

https://buxdu.uz



36 

Ним, и он отдает этому свою жизнь” 16 . В то же время концепция 

божественной любви в его труде «Бахр ал-фаваид» по-своему составляет 

ядро науки об этике, позволяя раскрыть гуманистическое, нравственно-

воспитательное значение произведения и философски проанализировать его.  

Третья глава диссертации озаглавлена «Воспитательно-

образовательное значение тасаввуф наследия в создании основ Третьего 

Ренессанса». По мнению исследователя, проводимые в Узбекистане 

масштабные реформы, изменения в духовно-культурной сфере 

характеризуются политическим вниманием, направленным на ускорение 

позиций страны среди развитых стран мира и обеспечение ее солидной 

научной и духовная основа. Реализация цели создания основ Третьего 

Ренессанса требует глубокого изучения корней Возрождения средневекового 

мусульманского Востока. Исследователь считает, что с начала IX века суфие, 

мудрецы и дервиши рассматривали их мистические изыскания и духовные 

искания как своего рода науку. Согласно хадисам Пророка, принципу ислама 

«Обучение знаниям обязательно для каждого мусульманина», ученые-

суфисты, наряду с другими представителями области науки, считали, что 

наука открытий важна для каждого мусульманина. Эти взгляды могут 

содержать противоречивые мнения. Некоторые лидеры тариката говорят, что 

они объяснили необходимость знания, которое отличает знание, исходящее 

от добродетели, от вдохновения, исходящего от сатаны. В тасаввуфе главный 

принцип, спасающий человека от небрежности, угнетения, невежества 

состоит в том, чтобы познать нафс, знать нафс, познать Истину, и возобладал 

взгляд «ман арафа нафсаху фа кад арафа роббаху» и нравственная сущность 

тасаввуф также воплощает смысл этого хадиса. Поэтому вопросы познания, 

просветления, чистоты души занимают важное место в духовно-

нравственном воспитании учения тасаввуф. В этом смысле Абдухолик 

Гиждувани рассказывал о такой программе своим мюридам. Они также 

включены на страницы труда Алишера Навои «Насаим уль-Мухаббат»: 

«Ходжа (т.е. Гиждувани) учил учеников, вступивших на путь истины, 

«Держать Китабуллу по правую руку, а Сунну Пророка по левую» и 

проложен будет путь между этими двумя»17. 

Диссертант считает, что не различая харам и халяль в отношении 

«халяльного слова в тасаввуфе», человек, привыкший к хараму, может 

бояться всего, но он не боится Аллаха. Сахль ибн Абдулла Тустари пытался 

открыть место халяля в человеческом образовании, ссылаясь на мнение, что 

«у тех, кто не ест халяльную пищу, нет страха перед Аллахом 18 ». Если 

человек боится человека, то они будут отдаляться друг от друга, или в сердце 

одного из них возникнет ненависть и злоба. Страх Божий очищает сердце и 

увеличивает любовь к Аллаху. В связи с тем, что многие страдания, многие 

трудности и горести в жизни человека рождаются от не вкушения харама, по 

 
16Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақул қизи. Т. Ғ.Ғулом 

номидаги Адабиёт ва санъат нашриёти. 2002.- Б.91. 
17 Navoiy A. Nasoyim-ul-muhabbat.Toshkent: Fan, 2001.-B.265. 
18Muhammad Porso. Faslul-xitob. In.4284.-B.289 

https://buxdu.uz



37 

этому поводу и в религии, и в суфизме ведутся чрезвычайно глубокие и 

широкие споры. умный, умный, честный и харам состоит из образования. 

Сущность тасаввуф наследия – главный критерий честности. «Халяль и 

харам — они суть есть. Но есть неясности в различении этих двух. 

Большинство людей их не знает. Поэтому тот, кто воздерживается от 

сомнительных дел, оберегает свою религию от ошибок и себя от порицания, 

и кто не воздерживается от сомнительных дел, тот подобен пастуху, 

пасущему своих овец на краю чьего-то поля. Есть вероятность, что его овцы 

упадут в поле. Следует знать, что ограничение Аллаха на земле – запретные 

вещи. Ложь и обман, лесть и лесть, жадность и лицемерие, всякая выгода и 

польза плохо сказываются на нравственных силах и внутреннем спокойствии 

человека. Точно так же, как все в этом мире ведет себя по-своему, халяль и 

харам также действуют по-своему. Шаг честного тихий, он идет мягко и 

нежно, а незаконный идет слишком быстро, смыкаясь, как потоп. Человек, 

сформировавший честность, никогда не украдет чьи-то права, не будет 

жадничать, не будет красоваться в глазах народа. Потому что он, прежде 

всего, боится Аллаха. Он знает, что от нечистого содрогнется душа, и 

ослабнет гордость. 

Диссертанг приходит к мнению что, если мы хотим, чтобы молодые 

люди стали совершенными людьми в новом Узбекистане, мы должны 

опираться на силу ума и нравственности, просвещения и священства, 

стремление к материальному богатству никогда, ни при каких 

обстоятельствах не должно преобладать над стремлением к богатству 

духовному. делает вывод, что умы и сердца людей окружены злобой, а их 

поведение окружено слабостью. Всех их не следует рассматривать как 

людей, оторванных от жизни, занятых своим внутренним счастьем и далеких 

от мирских забот. Быть добрым и верным людям, знать цену времени, 

сожалеть о каждом потерянном мгновении, не попасть в ловушку 

чревоугодия - вот обязанности тасаввуф этики, воспитывающие человека. 

Действительно, «тасаввуф — одно из сложных явлений в истории восточной 

религиозно-философской, общественно-политической и правовой 

мысли”. 19 Сила разума и мышления сделала человека первооткрывателем 

бытия. Он также дал человеку другое благословение, более сильное, чем это, 

- способность воспринимать мир сердцем и душой. Итак, внимательное 

изучение тасаввуф наследия является одним из путей преодоления 

нравственного кризиса, хадика, слабости, твердой веры и восхождения к 

совершенству. В этом смысле «Быть с людьми снаружи, с Истиной внутри», 

делая каждый вдох с мыслью о Боге, делая шаг к похвальным делам, добрым 

делам, путешествуя по стране, посещая могилы святых, пробуждая 

 
19 Саидов Акмал. Атторшунослик. Буюк мутасаввиф, шайх ва шоир Фаридуддин Атторнинг маънавий ва 

маърифий хазиналари. – Тошкент: “SHARQ“ нашриёт-матбаа акциядорлик компанияси Бош муҳарририяти, 

2013. – Б.42. 

https://buxdu.uz



38 

небрежное, во всяком случае, к осознанию сердца.достижение считалось 

главным методом духовного воспитания Накшбандия”.20 

В исследовании отмечается, что сегодня нередки случаи, когда 

различные течения, далекие от сути религии, внедряют свои идеи в умы 

молодежи с помощью технологических средств, отвлекают молодых людей 

от представлений о религии, побуждают их присоединяться к различным 

фракциям и течениям. Древние источники - Авесто, Веды, Библия и Коран - 

выдвигают идеи о формировании культуры терпимости. В частности, идеи 

«борьбы между добром и злом, светом и тьмой, правдой и ложью в 

зороастрийской этике»4, вообще все религии осуждали любое невежество и 

учили людей защищаться от самих себя в пользу добра. В буддизме 

прославление «идеи человеческого равенства, монархического правления 

государством со справедливостью, терпением» рассматривается как 

доказательство того, что межличностные отношения могут продолжаться при 

терпимости 21 . Библия христиан говорит: «Любите врагов ваших, 

благотворите ненавидящим вас. Помолитесь тому, кто проклял вас. Молитесь 

за тех, кто причинил вам боль22» — это призыв к человеческой терпимости. 

Поэтому человеческое достоинство прославляется во всех религиях. 

Поощряется взаимная доброта. Абу Бакр Калабади пишет, что «близко к 

истине то, что люди заботятся о людях, добры и не смотрят на то, что 

находится в руках людей» 23 . Если забота человека о человеке 

рассматривается прежде всего как уважение и почтение человека к себе 

подобным, то его доброта отражает благородный долг защищать мир и 

людей. Абу Бакр Калабоди призывает людей быть добрыми и 

сострадательными друг к другу, будь он ученым, невеждой, арабом или 

новичком 24 . В философии ислама и тасаввуф на земле осуждаются зло, 

несправедливость, насилие, убийство, кровопролитие. В Священном Коране: 

«Есть те, которые нарушают свои заветы с Богом после того, как они были 

заключены, и те, которые нарушают то, что Аллах повелел им связать, и 

творят нечестие на земле, на них будет проклятие (от Аллах), и для них 

наихудшая обитель — Ад» (Ра’д, 25) — аят) 25 , «Ешьте и пейте от 

пропитания, которое дал Бог, и не делайте зла на земле» (Бакара, аят 60).26.   

Изменение мышления молодежи в нашей стране, рост нравственного 

воспитания, особенно приобщение к  наследию тасаввуф, ускорит 

достижение нами наших благородных целей. На самом деле важно, чтобы 

 
20Комилов Н. Нақшбандия. / ЎзМЭ, 6. – Тошкент: “Ўзбекистон Миллий энциклопедияси” Давлат илмий 

нашриёти, 2003. – Б.294. 
21Комилов Н. Нақшбандия. / ЎзМЭ, 6 жилд. – Тошкент: “Ўзбекистон Миллий энциклопедияси”, 2003. – Б.66.  
22 Инжил, Тавротдан Ибтидо ва Забур // Таржимонлар Валий Зуннун, Иброҳим Абаев. – Туркия:Туркия 

муқаддас китоб жамияти, 1995. –Б.150.  
23Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақул қизи.Т.Ғ.Ғулом 

номидаги Адабиёт ва санъат нашриёти .2002 –Б. 48. 
24 Абу Бакр Калободий. Ат-таъарруф. / Тарж. Отақул Мавлонқул ўғли ва Мавлуда Отақулқизи.– Тошкент: 

Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашр., 2002. –Б. 48. 
25Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф. Тафсири Ҳилол.5 жуз. – Тошкент: Hilol-Nashr, 2017. – Б.20 
26Шайх Муҳаммад Содиқ Муҳаммад Юсуф.Тафсири Ҳилол. 3 жуз. – Тошкент: Hilol-Nashr, 2017. – Б.67. 

https://buxdu.uz



39 

наша политика, направленная на внимание к человеку и обеспечение его 

светлых перспектив, соответствовала этим идеям и противопоставлениям. 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

В результате проведенного исследования были сделаны следующие 

теоретические выводы: 

1. В приоритетных направлениях «стратегии развития» в Новом 

Узбекистане новый подход и новые требования предъявляются к нашим 

усилиям по изучению духовного наследия наших предков. В этом смысле 

необходимо всестороннее научное исследование наследия тасаввуф. 

Тасаввуф с его гуманистической природой побуждал людей к осознанию 

себя, к познанию истины, к просветлению, к твердым убеждениям, к 

честному труду, к суеверным, продвигать гуманистический характер науки, 

ислама и религиозной терпимости. 

2. Советская идеология осуждала научные, религиозно-философские, 

суфийские труды среднеазиатских ученых и не позволяла их исследовать. 

Сегодня особое внимание уделяется духовному наследию нашей страны, оно 

отвечает за изучение гуманитарных идей тасаввуф и тарикатов, внедрение их 

в жизнь, дальнейшее обустройство мест великих святых, пиров и поиск 

новых мест в сфере паломнический туризма. 

3. Научное наследие Ходжа Мухаммада Порсо, его заслуги в развитии 

теории тасаввуф, его роль в совершенствовании идей тариката Накшбандия, 

является уникальным образцом средневековой эпохи Тимуридов и 

ознаменовало собой переломный момент в развитии теории тасаввуф. Это 

важно при определении гуманистических принципов тасаввуф и связанных с 

ним духовно-этических идей в Мавераннахре в XIV-XV веках, теоретических 

основ и развития диспутов того периода, содержания тарикатов и их места в 

духовной жизни общества и оценка шедевров мысли предков. 

4. Наследие Абу Бакра Калабади, его труды «Ат-таарруф», «Бахр ал-

фавайд» можно оценить как теоретическую и нравственную основу 

средневекового суфизма Мавераннахр. В свою очередь, это великое наследие 

оказало значительное влияние на общественно-философское, религиозно-

этическое мышление Восточного Туркестана, Кавказа, Афганистана, 

Пакистана, Индии, стран Юго-Восточной Азии. 

5. Нравственно-просветительские аспекты тасаввуф и практической 

части его тарикатов, особенно мысли и идеи, связанные с моралью и 

человеческим совершенством, совместимы с принципом «Дил ба йору даст 

ба кор», приобретением профессии, проживанием жизни. честным трудом, 

разнообразными картинками - внедрение идей отказа от обрядов, почитания 

людей, доброты к уму современного молодого поколения научит их любить 

жизнь, ценить время, послужит формированию крепкого иммунитета, 

способного противостоять любым духовным угрозам . 

6. Согласно тасаввуф учению Абу Бакра Калабади, достижение высшей 

цели – это достижение истины. Эта цель достигается путем 

https://buxdu.uz



40 

самосовершенствования и самопознания. Он начинает понимать, что 

единственно правильный путь познания Бога – это самопознание, то есть 

самосознание, самосознательный человек и самосознающий народ не могут 

быть побеждены разными идеями и угрозами. Тасаввуф жив как учение, 

которое устраняет эти недостатки человека и направляет его к статусу 

человечества. 

7. Суфийская концепция «совершенного человека» представляет собой 

современное нравственно-философское творчество и гуманистическую 

сущность критериальной системы ценностей и исторического опыта системы 

учитель-ученик в формировании таких добродетелей и качеств, как 

самоанализ, избегание бедствия, причиненные самим себе, терпение и 

удовлетворенность важны для улучшения сегодняшней образовательной 

работы. 

8. Нравственно-созидательный характер человечества, праведность, 

внутренняя чистота и внутренняя молитва, зависящие от красоты поведения, 

служат мотивационной эффективности стабилизации нормативно-

эмоциональных состояний молодежи и укрепления идейного иммунитета, 

способного противостоять различным угрозам. 

На основании изложенных выводов считаем целесообразным дать 

следующие рекомендации: 

1. Разработка каталога произведений Абу Бакра Калабади и Мухаммада 

Порсо для широкого круга читателей в виртуальном мире; 

2. Создать электронный толковый словарь для студентов и 

преподавателей школы тасаввуф; 

3. В сотрудничестве с Центром исламской цивилизации в Узбекистане 

получении копии произведений Абу Бакра Калабади и Мухаммада Порсо из 

библиотек мира и опубликовать их в полном переводе. 

4. Подготовка и издание брошюры о тасаввуф и гуманизме. 

 

 

 

 

  

https://buxdu.uz



41 

SCIENTIFIC COUNCIL AWARDING SCIENTIFIC DEGREES 

PhD.03/27.02.2020.F.72.08 AT BUKHARA STATE UNIVERSITY 

BUKHARA STATE UNIVERSITY 

МUKHSIMOV DAVRON TULKUNOVICH 

THE HUMANISTIC ESSENCE OF THE TEACHING OF TASAWWUF 

AND ITS ROLE IN THE EDUCATION OF YOUTH 

09.00.03 – History of philosophy 

 

 

 

 

ABSTRACT OF DISSERTATION OF THE DOCTOR OF PHILOSOPHY (PhD) 

ON PHILOSOPHICAL SCIENCES 

Bukhara – 2023 

https://buxdu.uz



https://buxdu.uz



43 

INTRODUCTION (abstract of PhD dissertation) 

The aim of the research work isto reveal the humanitarian essence of 

tasawwuf based on the works of “At-taaruf”, “Bahrul-fawayd” of Abu Bakr 

Kalabadi, “Faslul-hitab” and “Risolai Qudsiya” by Khoja Muhammad Porso and 

determine its place in the moral education of youth. 

The object of the research work is the the spiritual heritage of Abu Bakr 

Kalabadi and Khoja Muhammad Porso and theoretical sources related to the 

humanitarian essence of tasawwuf. 

The subject of the research work is the scientific and philosophical 

substantiation of the humanitarian nature of Sufi views in the works of “At-

Ta'arruf”, “Bahr al-fawaid” by Abu Bakr Kalabadi, “Fasl al-Khitab” by Khoja 

Muhammad Porso, and the significance of the place in the education of youth. 

The scientific novelty of the research work is as follows: 

The enrichment of the humanitarian principles in the teaching of Tasawwuf is 

revealed through the concepts of “iysar”, “firasat”, “fakr” and “basar” in the work 

of “At-Taarruf” by Abu Bakr Kalabadi; 

the ideas of humanism in the work of Khoja Muhammad Porso “Fasl al-

Khitab” are grounded in philosophical and religious views on “futuvvat” (“the state 

of the soul free from the evils of nafs”, “forgiveness”, “peace”, “mercy”); 

The influence of the concept of “divine love” in the work “Bahr al-Fawaid” 

by Abu Bakr Kalabadi on the education of modern youth in the spirit of humanity 

based on the principles of “creator and man”, “man and the universe”, “man and 

society” is revealed; 

The concept of the “perfect man”, put forward in the Faslul-khitab by Khoja 

Muhammad Porso, is proved to be in harmony with the idea of the “Truth of 

Muhammadiyah” of Islamic philosophy, that it has a substantial basis for achieving 

the happiness of two worlds and educating young people in the spirit of universal 

values. 

Implementation of the research results. According to the results of the 

study of the humanitarian nature of the tasavvuf teaching and its place in the 

education of young people: 

Scientific and theoretical conclusions about the genesis of the teachings of 

tasavvuf, irfon-philosophical enrichment of his ideas aimed at humane goals, about 

the essence of the concepts of man, the concepts of “Iysar”, “Firosat”, “Fakr”and 

“Basar” in the work “At-taarruf” by Abu Bakra Kalabadi, data about the 

manuscript sources used in the work were used to inform the employees of the 

Center for Islamic Civilization of Uzbekistan and replenish the library and archive, 

manuscript fund of the center (Reference Act No. 794 of the Center for Islamic 

Civilization in Uzbekistan under the Cabinet of Ministers of the Republic of 

Uzbekistan dated October 25, 2022 of). As a result, an idea was formed in the 

minds of citizens about the influence of the tasawwuf teachings characteristic of 

our region on the spiritual life of society and its humanitarian ideas; 

proposals and recommendations on the scientific theory of the dialectical 

relationship of the humanistic essence of tasawwuf with other philosophical and 

https://buxdu.uz



44 

anthropological teachings of Khoja Muhammad Porso in his work “Faslul-hitab” 

about “futuvvat” (“state of the soul, free from the evils of the soul”, “forgiveness”, 

“peace”, “mercy”) were used in the preparation of the textbook “Lessons of 

Tasavvuf” for senior students of the Higher School “Mir Arab” in Bukhara, as well 

as exhibits and stands related to the history of the Seven Pirs in Bukhara. 

(Reference Act No. 02-03/8277 dated October 26, 2022 of the Committee for 

Religious Affairs under the Cabinet of Ministers of the Republic of Uzbekistan). 

As a result, the theory of tasawwuf, its humanitarian ideas based on knowledge, 

wisdom and enlightenment, served to form an enlightened worldview among 

young people and expand their philosophical horizons; 

scientific and theoretical conclusions, suggestions and recommendations that 

nature (matter), spirituality (soul, nafs, good behavior) in Khoja Muhammad Porso 

are the basis of the essence of man, their mutual deterministic influence were used 

to create a catalog of manuscripts in the library of Khoja Muhammad Porso related 

to to the library of the Imam Bukhari International Research Center (Reference Act 

No. 02/569 of the Imam Bukhari International Research Center under the Cabinet 

of Ministers of the Republic of Uzbekistan dated October 25, 2022). As a result, it 

served to form the knowledge of Islam and Tasawwuf among the younger 

generation, about the humanitarian nature of Tasawwuf, that destructive religious 

extremist movements hiding behind religion are far from pure Islam; 

scientific and theoretical proposals and recommendations on the book of 

Muhammad Porso “Faslul-Hitab” about knowledge, enlightenment, signs of 

happiness, the achievement of happiness of two worlds, the concept of “perfect 

man”, in harmony with the idea of “Haqiqati Muhammadiya” (“Truths of 

Muhammadiyah”) of Islamic philosophy, and the ideas of perfection, extolling 

human dignity and educating young people in the spirit of universal values were 

used were used to replenish the fund of the Imam Moturidi International Research 

Center, to create a textbook called “Ten Enlighteners of Movarounnahr” 

(Reference Act No. 01/184 of the International Research Center Imam Moturidi 

Center at the International Islamic Academy of Uzbekistan on November 2, 2022). 

As a result, the general public was informed on the idea about the history of 

Tasawwuf in our country, the tariqas and Sufi-ethical views of their 

representatives, the practical significance of the Tasawwuf teachings in the 

education of the modern young generation. 

The structure and scope of the dissertation.The dissertation consists of an 

introduction, three chapters, a conclusion, and a list of references. The total volume 

of the dissertation is 136 pages. 

 

 

 

 

  

https://buxdu.uz



45 

E’LON QIINGAN ISHLAR RO’YXATI 

СПИСОКОПУБЛИКОВАННЫХРАБОТ 

LIST OF PUBLISHED WORKS  

I бўлим (I часть; Part I)  

1. Mukhsimov D.T. The importance of spiritual and moral ideas in mysticism 

in educating young people in enlightenment. // American Journal of Research in 

Humanities and Social Sciences.- Volume 5, Oct., 2022. -PP.80-86. (JIF: 7.855. 

Indexing in Google Scholar) 

2. Mukhsimov D.T. Ideological sources and methodological issues of the 

teaching of sufism. // International journal of social scinces and interdisciplinary 

research. IJSSIR, - Vol. 11, No.10. October 2022, -PP.128-134. (Impact Factor: 

7.429, Indexed by Index Copernicus) 

3. Мухсимов Д.Т. Тасаввуф ва ижтимоий-маънавий ҳаёт. // QarDU 

xabarlari. -Qarshi, 2022. - №5/2(55). -B. 83-87. (09.00.00. №18) 

4. Мухсимов Д.Т. Тасаввуфий қарашларнинг шаклланиши ва унинг 

инсонпарварлик моҳияти. // Imom Buxoriy saboqlari. -Samarqand, 2022. -№3. -

B. 132-134. (09.00.00. №9) 

5. Мухсимов Д.Т. Гуманистик мерос ёки тасаввуф тарихига доир 

қарашлар хусусида. // Islom tafakkuri. - Toshkent, 2022. –№Maxsus son. - B. 27-

31. (09.00.00. №13) 

6. Мухсимов Д.Т. Инсонпарварлик фазилатларининг тасаввуф 

таълимотида намоён бўлиши. // Namangan davlat universiteti Ilmiy 

axborotnomasi.-Namangan, 2022. – №10. -B. 218-223. (09.00.00 №24) 

7. Mukhsimov D.T. Religious tolerance is a guarantee of stability. // Youth, 

science, education: topical issues, achievements and innovations. International 

scientific and practical conference. -Prague, Czech. 2022. - PP.141-145 

8. Мухсимов Д.Т. Марказий Осиёда тасаввуфий таълимотларнинг 

шаклланиши ва унинг ёшлар маънавий тарбиясида тутган ўрни. // “Олий 

таълим сифатини такомиллаштиришда инновацион ҳамкорликнинг долзарб 

масалалари” мавзуидаги Халқаро илмий онлайн конференция. 2-китоб. 2020 

йил 27 май. - Навоий, 2020. -Б. 236-237 

9. Мухсимов Д.Т. Тасаввуфдаги маънавий-ахлоқий ғояларнинг комил 

инсонни шакллантиришдаги аҳамияти. // “Марказий осиё фалсафий 

тафаккури тараққиётида тасаввуф таълимотининг ўрни ва аҳамияти” 

мавзусидаги республика илмий-назарий анжуман. - Бухоро, 2022. – Б.65-67 

10. Мухсимов Д.Т. Тасаввуф таълимоти ва уни ўрганиш масалалари. // 

“Аҳмад ибн Ҳафс Кабир Бухорий мероси ва унинг илк Шарқ Ренассанси 

ҳамда ислом фалсафаси илмий-назарий асосларини яратишдаги ўрни ва 

аҳамияти” мавзуидаги халқаро илмий-амалий анжумани тўплами. - Бухоро, 

2022. -Б. 387-389 

  

https://buxdu.uz



46 

II бўлим (II часть; Part II) 

11. Мухсимов Д.Т. Тасаввуф таълимотининг манбавий асослари. // 

“Олий таълим сифатини такомиллаштиришда инновацион ҳамкорликнинг 

долзарб масалалари” мавзуидаги Халқаро илмий онлайн конференция. 2-

китоб. 2020 йил 27 май. - Навоий, 2020. -Б. 199-201 

12. Мухсимов Д.Т. Тасаввуф таълимотида маънавий жасорат тимсоли. // 

“Тарихий хотира – маънавият асоси” мавзусидаги республика илмий-назарий 

анжумани материаллари. - Бухоро, 2021. – Б.30-32. 

13. Мухсимов Д.Т. Диний-фалсафий таълимотларнинг тасаввуф ва 

Нақшбандийлик тариқатига таъсири. // “Марказий Осиё фалсафий тафаккури 

тараққиётида тасаввуф таълимотининг ўрни ва аҳамияти” мавзусидаги 

республика илмий-назарий анжуман. - Бухоро, 2022. – Б.32-38. 

14. Мухсимов Д.Т. Тасаввуф тариқати ва унинг ёшлар тарбиясидаги 

аҳамияти. // “Тарихий хотира – ўзликни англаш ва миллий-маънавий 

тараққиёт омили” мавзусидаги республика илмий-назарий анжумани 

материаллари. - Бухоро, 2022. – Б.191-193. 

15. Мухсимов Д.Т. Хожа Муҳаммад Порсо асаридаги ирфоний-

фалсафий ғояларнинг гуманистик мазмуни. // “Naqshbandiya – kamolot yo’li” 

mavzusidagi respublika masofaviy ilmiy-amaliy anjumani. - Buxoro, 2022. – B.66-

69. 

16. Мухсимов Д.Т. Тасаввуф таълимоти ва маънавий 

қадриятларимизнинг ёшлар дунёқарашини шакллантиришдаги ўрни. // 

“Инсон қадри – тараққиёт стратегиясининг асоси” мавзусидаги республика 

илмий-назарий конференцияси. - Бухоро, 2022. – Б.185-187. 

 

  

https://buxdu.uz



47 

Avtoreferat “Durdona” nashriyotida tahrirdan o‘tkazildi hamda o‘zbek, rus va 

ingliz tillaridagi matnlarning mosligi tekshirildi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bosishga ruxsat etildi: 12.04.2023 yil. Bichimi 60x84 1/16 , «Times New Roman» 

garniturada raqamli bosma usulida bosildi. 

Shartli bosma tabog‘i 2,7 Adadi: 100 nusxa. Buyurtma №215. 

 

Guvohnoma AI №178. 08.12.2010. 

“Sadriddin Salim Buxoriy” MChJ bosmaxonasida chop etildi. 

Buxoro shahri, M.Iqbol ko‘chasi, 11-uy. Tel.: 65 221-26-45 

 

  

https://buxdu.uz



48 

 

https://buxdu.uz


